

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

## Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



ķ









•

•

.

.

# BENEDICTI DE SPINOZA

# O P E R A

# QUAE SUPERSUNT OMNIA.

EX

EDITIONIBUS PRINCIPIBUS DENUO EDIDIT
ET PRAEFATUS EST

CAROLUS HERMANNUS BRUDER

VOL. I.

PRINCIPIA PHILOSOPHIAE, COGITATA METAPHYSICA, ETRICA.

EDITIO STEREDTYPA

LIPSIAE

TYPIS ET SUMTIBUS BERNH. TAUCHNITZ JUN.

1843.

250.c. 83



## PRAEFATIO.

Appo praeterlapso quum "de personalitate attributo Dei primario " scriberem commentationem 1), inter philosophos princi-15. aporum ratio habenda erat, Spinoza fuit. Constat enim eum omniam, qui nostro tempore pantheismum redolent, antesignatum existimari : idque legendo eum et relegendo persuasum habeo, Spinozam omnis recentioris philosophiae, quae philosophia naturae. identitatis, absoluta nuncupatur, esse auctorem 2), eiusque principiis nostratium niti plurimos. Fichtium iam ad eum regressum esse testantur eius libri multis in locis. Jacobi quid seaserit videndum est in libello singulari de eo scripto. 3) Schellingius quanti eum aestimaverit et quomodo ab eo exorsus sit apparet. Eadem vestigia secutus est Hegelius. Inter theologos Frid. Schleiermacherus celebravit eum et extulit his verbis: .. Opfert mit mir ehrerbietig den Manen des heiligen verstossenen Spinoza! Ihn durchdrang der hohe Weltgeist; das Unendliche war sein Anfang und sein Ende, das Universum seine einzige und ewige Liebe; in heiliger Unschuld und tiefer Demuth spiegelle er sich in der ewigen Welt; voller Religion war er und voll

<sup>1)</sup> Suo tempore eandem a S. V. Christ. Frid. de Ammon theologo Dresdensi praemio ornatam publici turis facere decrevi.

<sup>2)</sup> Amandus Saintes, vir Gallorum doctissimus, nuper Spinozam vocavit "le fondateur de la philosophie moderne."

<sup>3)</sup> Vid. Jacobi über die Lehre des Spinosa. Bresl. 1789. et in eodem libro praes. avil. Lessingii iudicium: "Es giebt keine andre Phiksophie als die Philosophie des Spinosa."

heiligen Geistes; und darum steht er auch da allein und unerreicht, Meister in seiner Kunst, aber erhaben über die profane
Zunft, ohne Jünger und ohne Bürgerrecht!" — Itaque non mirum, nostro aevo, ubi de rebus philosophicis et de quaestionibus
utriusque reipublicae gravissimis acerrime propugnatur, Spinozae philosophiam tanquam fontem primarium depromi colique
recenti labore, imo de eiusdem doctrina in nonnullis patriae nostrae academiis lectiones haberi peculiares. 4)

Bernhardus Tauchnitius, bibliopola Lipsiensis laudatissimus, quum novam Spinozae operum editionem curare constituisset. quae et modico pretio parabilis et eadem eleganti forma, qua scriptores Anglorum classicos prodire iam jusserat, ornata virorum doctorum desideriis responderet, orationis recognoscendae et praefandi negotium ad me detulit, quem satis hanc ad rem instructum cognosset. Exstant quidem nostri saeculi editiones duae, quarum prior Henrici Eberh. Aenothei Pauli, theologi Heidelbergensis, volum. duobus Ienae prodiit a. 1802. et 1803.5); altera est A. Gfroereri Stuttgardiensis, "philosophorum laudatissimorum qui ab restauratione literarum ad Kantium usque viguerunt opera selecta" edituri, cuius collectionis tom. III. Spinozae opera philosophica continet. 6) Utraque vera editio non nisi satis magno pretio est comparanda, utraque super exspectationem nostram scatet vitiis multis. In solis principiis philosophiae et appendice apud Paulum haec σφάλματα deprehendimus, quorum plerumque Gfroerer pedissequa fuit: Pag. 21. lin. 14. citato loco v. citat; pag. 37. l. 21. prop. 7. loco prop. 17.; pag. 64. l. 35.

4) E. c. Thilo professor Vratislaviensis anni 1842. semestri aestivo de Spinoza eiusque systemate se privatim disputaturum esse indixit.

<sup>5)</sup> Ben. de Spinoza Opera quae supersunt omnia. Iterum edenda curavit, praefationes, vitam auctoris, nec non notitias, quae ad historiam scriptorum pertinent, addidit H. E. G. Paulus theol. prof. Ienensis. Vol. 1. II. Ien. 1902. 1803. 8.

<sup>6)</sup> Ben. de Spinoza Opera philosophica omnia edidit et praesationem adiecit A. Efroerer. Stuttgardiae 1830. 8.

ressa sunt verba: non cero versus ullam allam. Eadem omissa pg. 68. l. 15. et pag. 75. l. 27. Pag. 69. l. 26. coroll. loco croll. 1.; pag. 73. l. 34. prop. 17. loco prop. 27.; pag. 90. l. 9. prop. 4. loco prop. 15.; pag. 127. l. 24. cognitionem loco cogitationem al. In ethica ,,37 sphalmata corrigenda" fine editionis principis indicata Paulus non respexit. Statim initio part. 1. def. 2. uterque editor exhibet si loco sic. Praef. pag. 17. l. 1. omissa sunt verba: alios autem evangelistas. Multa alia vitia hic recensere non licet. — Huc accedunt vitia iam in primis editionibus obvia et a serioribus recepta; v. c. eth. pag. 148. l. 31. (ed. Paul.) eiusdem prop. loco prop. 13.; pag. 153. l. 17. corpus loco corponia sl.

In nostra editione adcuranda rem instituimus ita, ut neglectis receatioribus ad principes Spinozae operum editiones regrederemur et sublatis vitiis textum quam rectissime typis exscriptum exbiberemus. Orthographiam illo aevo solemnem minime quidem mulavi, sed maxime per totum opus consonam reddidi. putetionem vero, saepissime perversam, studiose emendavi. Notas addidi diversi generis, aut literarias, v. c. vol. 1. pag. 146. et 35%, aut ad locos e Cartesio aliisque laudatos spectantes, ut paz. 5, 8, 126, 133, 326, 329, al. Praeterea indices argumenti aut tovos aut antiquioribus pleniores confeci. Paginas veteris editionis omisi, quod nulla adfuit editio operum Spinozae omnium, et multo aptius singulis libris, capitibus, propositionibus adlatis In usum meliorem capita longiora in sectiones minores (paragraphos) dividenda curavi, ut cogit. metaph., tract. theolog.-polit. al. Locis singulis in demonstrat., schol., corollar. al. laudatis denuo collatis permulti errores detecti et remoti sunt. Menda sermonis et structuras perversas intactas reliqui, nisi ubi mutatio facillime potuit fieri; v. c. huius tom. pag. 166. not. 1. sol .. orta .. occulta mutavi in: sol .. ortus .. occultus. — Spinozae libros non ordine temporis, quo olim prodierunt, sed setundum argumentum constituendos esse censuimus, praesertim quum bibliopola tria volumina, quibus comprehendentur, etiam singula edi et vendi vellet. Itaque hoc primo tomo prodeunt opera philosophica,,ordine geometrico demonstrata" i. e. Cartesti principia philosophiae, quibus accedunt cogitata metaphysica, et ethica. Altero sequentur de intellectus emendatione fragmentum, tractatus politicus et epistolae. Denique tomo tertio theologica i. e. tractatus theologico-politicus et compendium grammatices linguae Hebraeae.

Sed ut totum negotium iusto ordine procedat neque nostrae editioni aliquid desit, quod desiderari potuerit, primum pauca de Spinozae vita, deinde de eius scriptis, tum de literis huc spectantibus, denique de libris hoc volumine contentis praefabor.

Ac primum quidem Spinoza Amstelodami natus est die 24. Novembris anni 1632. patre Iudaeo Lusitano mercatore, qui in patria vexatus in Bataviam migraverat.?) Cognomen accepit Ba-

<sup>7)</sup> Vitae fontes sunt ipsius scripta, inprimis epistolae; deinde praefationes ad principia philosophiae et opera posthuma. Peculiarem vitae descriptionem Belgice scriptam Ultraiect. 1698. primus edidit Ioh. Colerus, clericus ecclesiae evangel.-Lutheranae Hagensis, eiusdem domus habitator, in qua Spinoza per quosdam annos versatus erat. Ab aequalibus eius et contubernalibus multa percunctatus est, et quamvis philosophiae eius vehementissimus adversarius minime in vita describenda partium studiosus. Idem liber in linguam Gallicam translatus prodiit h. t.: "La vie de Spinosa, tirée des écrits de ce fameux philosophe et du témoignage de plusieurs personnes dignes de foi, qui l'ont connu particuliérement. Par Jean Colerus ministre de l'église Luthérienne de la Haye." A la Haye 1706. 8. Hanc interpretationem Paulus (tom. II. pag. 593-665.) et Gfroerer in suas editiones receperunt. Fons est Colerus omnium gravissimus, ex quo ceteri fere omnes hauserunt. Germanice: "Das Leben des Ben. von Spinoza aus den Schriften dieses berufenen Weltweisen ... beschrieben von Joh. Colero. Aus dem Fran-20s. übersetzt u. mit Anmerkungen vermehrt." Frankf. u. Leipz. 1733. 8. Repetita est haec Coleri descriptio additamentis interpositis in libro: "Refutation des erreurs de Bénoit de Spinosa par Mr. de Fénélon archeveque de Cambray, par le P. Lamy Benedictin et par Mr. le comte de Boullainvilliers, avec la vie de Sp. écrite par Mr. Jean Colerus ... augmentée

ruch, quod Iudaica religione relicta in Latinum Benedictum (Bénoit) mutavit. Parentes eius haud mediocri genere ut videtur\*), puerulum Rabbinis instituendum tradiderunt; sed mortui sunt satis mature relicto Benedicto filio cum duabus sororibus Rebecca et Miriam, quibus frater omnem patriam hereditatem (si unicum lectum excipias) concessit. Spinoza summis animi dotibus, inprimis acuta mente ornatus apud Rabbinos Hebraeae linguae elementa didicit, scripturam sacram legit atque relegit et praeceptores, inter quos princeps Moses Morteira\*), interrogationibus saepissime non solum perturbavit, sed etiam in angustias

de beaucoup de particularités tirées d'une vie manuscrite de ce philo-150 faite par un de ses amis. A Bruxelles 1731. 12. Edente Lenglet da Fresnoy, uti notavit Christ. Theoph. de Murr Spin. adnotat. ad tract. thed, pol. Hagae Com. 1802. p. 8. Alter est Petrus Bayle in suo "Dictiotore historique et critique." Edit. 5. revue, corrigée et augmentée avec la vie de l'auteur par Mr. de Maizeaux. Amsterd. 1740. s. Spinoza tom. IV. 4. 223-271. Saepe in nobilissimum philosophum acerbe et invidiose verba fecit. Ex Baylio vertit Franciscus Halma: "Het Leven van Ben. 4 Spin met eenige Aanteekeningen over zyn Bedryf. Schriften en Govoelens ... vertaalt door Fr. H. T'Utrecht 1698. 8. Tertius fons: "La vie de Spinosa par un de ses disciples." Amsterd. 1719. 8. "Nouvelle edition um tronquée, augmentée de quelques notes et du catalogue de ses cents par un autre de ses disciples." A Hambourg 1735, 8, quem librum silis rarum in bibliotheca Lipsiensi senatoria repertum ipse denuo contuli. Auctor est procul dubio Lucas medicus Hagensis. Sequunen: Niceron Barnabite in "Mémoires pour servir à l'histoire des sommes iliustres dans la république des lettres." Tom. XIII. Paris. 1731, pag. 44, sqq. atque in ., additions" tom. XX, pag. 59, sqq. et Christioni Kortholti ., de tribus impostoribus magnis (Eduard, Herbert de Cherbury, Thom. Hobbes, B. de Spinoza) liber. Ed. 2. cura Seb. Korthold " Hamb. 1700. 8. Cuius libri excerpta quaedam vid. Paul. Spin. opp. 10m. II. p. 665. sqq. Ceteri sunt tertii ordinis: Histoire des philosophes modernes avec leurs portraits par Mr. Saverien. Par. 1760. 8. Spinosa pag. 169-191. Joh. Mart. Philipson, Leben B. von Spin. Braunschw. 1790. 8. De aliis Jenichen, Jneger, Muenter, Diez, Heidenreich cet., qui vitam Spinozae libris suis inseruerunt, infra sermo erit. 8) Bayle 1. 1. p. 253. aliter narrat: "On a lieu de croire que la famille était pauvre et très peu considerable."

<sup>9)</sup> Huius viri carmina leguntur in: Jom Tov Valoason (Rabbini Veneti) CTIN I. e. quatuor lumina, quorum alterum est Moses Morteira. Conf. Wolsi biblioth. Hebr. vol. III. pag. 367. 5q.

TIII

#### PRAEFATIO.

adduxit. Eadem diligentia Talmudem tractavit, ubique veritatis sincerae vestigia persecutus. Sed mox in Indaeorum suspicionem venit discipulus modestus quidem, sed sagax et audax. 10) Amici quidam eum moverunt ut linguam Latinam edisceret, in cuius elementis primum Germanum quendam doctorem habuit, deinde vero Franciscum van den Ende medicum, qui atheismi semina in adolescentum animos sparsiese dicebatur. 11) Ad tempus amora filiae eius, quae patri in docendi munere succurrit, incensus est, usque dum alius condiscipulus Kerkeringius Hamburgensis eam in matrimonium duxit. Hinc per multos annos theologiae operam dedit, qua relicta prorsus ad naturam eiusque leges explorandas, ad physicam et philosophiam sese applicuit. 12) In hoc studio philosophico ducem sibi elegit Carlesium, cuius scripta tunc temporis cognoverat. Huius viri summo acumine et principiis scepticis 13) vinctus Rabbinorum doctrinam non divinae originis, uti profitebantur, sed vanam et fictitiam esse facile intellexit. iidem erant ipsi infestissimi, quod timebant ne a sacris desiceret; et grum viderent eum synagogam non amplius frequentare, stipendio 1000 florenorum promisso sibi reconciliare voluerunt, quo recusato vespere quodam ei insidiati sunt. Per tempus conservavit togam pugionis ictu perforatam. Circa annum 1660. publice in synagoga Amstelodamensi Lusitana excommunicatus est. 14)

<sup>10)</sup> Conf. Refut. des erreurs etc. pag. 3. sqq.

<sup>11)</sup> Idem van den Ende serius Parisios concessit et coniurationis per Robanium equitem factae particeps occisus est a. 1674. Conf. Coler. (ed. Paul.) p. 600. sq. De la Fare, mémoires et reflexions sur les principaux événemens du régne de Louis XIV. Roterod. 1716. p. 147. sqq. Leibnit. de conformit. fidei cum ratione tentam. theod. III. §. 376. (Opp. L. I. p. 385.)

<sup>12)</sup> Conf. praefat. ad Spin. opp. posth. p. 1.

<sup>13)</sup> Conf. princip, philos, p. I. proleg.

<sup>14)</sup> De triplici Iudaeorum excommunicatione ("T], C,, R, R, Vitringa de synag. vet. p. 739. sqq. Bindrim de gradibus excommunic. apud Hebr. in Ugolini thesaur. XXVI. Conf. Coler. p. 605-611. Refut. des erreurs etc. p. 27. sqq.

Quan absens fuiseet, per literas Rabbinorum certior factus huic factus fuiseet, fispanice intercessit. 15) Nihilo minus Spinoza, cum Fenonitis quibusdam aliisque viris Christianis sapientibus saepe persatus, sacra Christiana non amplexus est neque baptisma umquam accepit.

Secundum Talmudi praecepta 16) iam ante artem vitrum tormadi didicerat. 17) Serius etiam pingendi artem tractavit. In otraque excellebat et vitra ab eo tornata magni acstimabantur. Interea Indael eum ad senatum civitatis Amstelodamensis blasphemise in Deum et Mosen accusaverant verbi divini ministris conciutis. 18) His insidiis motus anno 1660. Amstelodamum reliquit et babitavit apud virum ipsi familiarem inter urbem et Auwerkerke ressantem, prorsus veritati investigandae et negotiis deditus. Anno 1661. secessit Rhenoburgum prope Lugdunum Batavo-14m. 15) Ibi anno 1663, edidit ... Cartesii principia philosophiae more reometrico demonstrata" additis ...cogitatis metaphysicis." et scripsit epistolas 2. 4. 6. 9. 27. 28. 29. Propter principia typis etseribenda aliquoties Amstelodamum profectus est, uti docent 25. 2. 4.9. Paulo post contra eum exortae sunt rivae et contentiores Carlesianorum, qui noluerunt summi magistri auctoritatem minni Spinozae sagacitate et gloria. 20) Anni 1661, mense Iun. Foorburgum unum milliare ab Haga Comitum situm se contulit.

<sup>14.</sup> Scripsit "Apologia para justificarse de su Abdicación de la Synasola" quae nunquam typis expressa est, sed cuius argumentum contenti cum cap. 20. tract. theol. pol. de sentiendi libertate. Vid. Bayl. tim. IV. p. 255, et de Murr I. I. p. 12.

<sup>16. &</sup>quot;Praeter legis studium opificium vel ars quaedam est exercenda 32 v. am sustentandam." Vid. Talm. Pirke Aboth II. 2.

<sup>17. ..</sup> Il apprit à faire des verres pour des lunettes d'approche et pour fautres usages," Coler. p. 612. Cf. Praef. ad opp. posth. p. 2.

<sup>15;</sup> Vid. Refutation des erreurs etc. p. 44, sq.

<sup>19)</sup> Hoc apparet ex epist. 1. ab Oldenburgio ad Sp. scripta. Perpetam apud Coler, et in Refutation a. 1664, notatus est.

<sup>26</sup> Uberius hanc rem enarravit vitae auctor in Refut. des err. p. 48,

Conf. ep. 30. <sup>21</sup>) Ibi saepe amicorum multitudine fuit cinctus (vid. ep. 9.), quorum precibus denique permotus Hagam cessit anno 1669., ubi initio apud viduam van Veldenii habitavit, et ab a. 1671. in domo Henrici van der Spyck, pictoris haud ignobilis, ultimos vitae annos degit.

De Spinozae honestate et virtute omnium est unanimis narratio. Morum candore fuit et simplicitate, summa sobrietate et elegantia. 22) In vitae consuetudine gratissimus, animi affectionum mirum in modum potens, animo tranquillo etiam in turbulentis vitae rationibus, ab ira et acerbitate prorsus remotus. Sermones eius erant suaves et intellectu faciles, interdum humore grato mixti. Cum contubernalibus libenter collocutus est, tristes et infirmos consolatus Dei summam sapientiam et bonitatem ostendendo. 23) Liberos et domesticos admonuit ut parentibus et heris obedirent, omnes ut diligenter coetibus sacris interessent. Ipse Cordesium. praedicatorem ecclesiae evangelico-Lutheranae, hominem pium et venerabilem. Coleri antecessorem, nonnumquam audivit, saepius vero de oratione cum aliis ex ecclesia redeuntibus sermonem instituit. 24) Meditationibus philosophicis defessus ut animum exhilararet, cum familiaribus de rebus minutissimis disseruit aut Nicotianae usu interdum se delectavit vel microscopiis insecta observavit. Voluptatem honestam amayit, sed ad amicorum convivia invitatus modice edit et bibit, uti domi solebat. Opes parvi duxit. Multorum fautorum stipem recusavit. Simon de Vries "amicus eius integerrimus" quum ei 2000 florenorum dono

<sup>21)</sup> Voorburgi scripsit praeter hanc etiam epist. 13, 15, 32, 34, 36, 38, 39, 40, 42, 43, 44, 45, 46,

<sup>22) &</sup>quot;Im Haag führte er ein Leben, für welches die Geschichte der Philosophie kein zweites Beispiel finden dürfte, ausgezeichnet durch Müssigkeit, Sauberkeit, frei von allem Durat nach Ruhm und Hube, geschmückt mit allen Tugenden, welche das Leben des Menschen nur zieren können" cet. Carolus Thomas, Spinoza als Metaphysiker p. 11.

<sup>23)</sup> Baylins ipse l. l. p. 257. not. I. ,, Il ne disait rien en conversation qui ne fût édifiant."

<sup>24)</sup> Egregie hac de re disputavit Coler. p. 621, sq.

deliset, cos remisit, quod ipsi non opus essent. Eidem quum Scienzam bonorum heredem testamento vellet scribere, philososussit. ne fratrem heredem legitimum praeteriret. Ille obedvit, sed ita ut Spinozae ad vitam bene sustentandam certi annui reditus assignarentur. Quum Simonis frater ei 500 florenos offerrt. non nisi 300 sumsit, qui ad mortem usque ei pensi sunt. Libris de principiis philosophiae a. 1663, et tractatu theologico-poliko a. 1670. editis Spinozae fama, summi philosophi, viri magno ineggio scientiaque ornati, per omnes fere Europae terras percrebuit. Patronos, amicos, admiratores nactus est multos. Inter Belas pobilissimus Iohannes de Witt 25). Simon de l'ries 26) al. ei erant conjunctissimi. Inter exteros tres videntur commemorandi ese. Ludovicus princeps Condaeus, in bello Gallorum cum Belsis imperator anno 1673. Ultraiecti versatus, Spinozam de facie bisse et cum eo disputare in votis habuit, idque Stupio tribuno willitum intercessore. 27) Spinoza ab hoc per literas invitatus Haga profectus est. Sed princeps paulo ante Traiecto abierat nesotiis aliis revocatus. 28) Spinoza ab Francisco de Luxembourg, Stance al. honoritice exceptus per dies quosdam Condaeum frustra respectavit. Stupius mandante principe ei consilium dederat, ut Ludovico XIV. Gallorum regi librum dedicaret, quo annuum acciperet beneficium, quod Benedictus noluit. 2 ) Hagam redux in proditoris suspicionem venerat, ubi philosopho digne se gessit.

<sup>25.</sup> Ob eius caedem 20. Aug. 1672, plebis furore factam Spinoza laer mas effudisse dicitur. Conf. la vie de Spinoza p. 33.

<sup>26)</sup> Ad eum referendae sunt epist. 26-28.

<sup>21:</sup> Stoupe scripsit ...la réligion des Hollandais representée en plusiturs lettres écrites par un officier de l'armée du Roi à un pasteur et professeur en théologie de Berne. A Cologne 1673." 12. atque reprobavit et Spinozae doctrinam et Belgicorum magistratuum indulgentiam.

<sup>25;</sup> Haylius 1. 1. p. 257. et Halma p. 11. Spinozam principem Condeum vidisse et tres dies apud eum commoratum esse referunt. Sed falso. Conf. Coler. p. 625, sq.

<sup>29)</sup> Ludovicum XIV. multis exterorum viris doctis beneficia concessisce constat. Vid. Coler. p. 626. Refut. des erreurs etc. p. 71.

Alter est Carolus Ludovicus elector Palatinus, qui ei eodem anno summa fama motus per Fabricium theologum munus professoris, cum amplissima philosophandi libertate " in universitate literarum Heidelbergensi obtulit, quod Spinoza diversis ex causis modeste renuit. Conf. epist. 53. 51. Tertius denique Godofredus Guilielmus Leibnitius, qui de re optica 30) per literas cum eo contulit. Vid. epist. 51. 52. et Leibnit. otium Hannov. p. 221.

Omnino Spinoza moribus suis Stoicorum fuit haud dissimilis. Eum uberrimum esse ait sapientiae fructum, omnis generis affectiones et dolores vincere. Ipse ubique homines attente observavit eorum sensus et animos perscrutaturus. Pigritiam et superbiam gravissima habuit et maxime vulgaria hominum vitia, fontemque omnium errorum. Cognitionem vero Dei summam existimavit virtutem. "Nam quo melius eum cognoscimus, eo magis animi affectionibus superiores sumus, et in hac ipsa cognitione animi quietem et verum Dei amorem reperimus i. e. nostram salutem, summam beatitudinem et libertatem." Conf. ethic. part. II. prop. 49. schol. extr. et p. V. prop. 36. schol.

Statura fuit media, facie iucunda, oculis vegetis, crinibus nigris, colore cutis paululum fusco, ut Iudaeis Lusitanis solemne est. Vestitu non fuit splendidus, sed elegans et nitidus, praesertim quum exiret.<sup>21</sup>) Studiis suis fixus nonnumquam per plures dies vidit neminem, imo per integros aliquot menses domum non reliquit.<sup>32</sup>) Viros vero doctos usque admisit, et aliquid temporis concessit discipulis, quos gratis docebat. Plerumque noctu diligentissime literis operam dedit et Hagae plurima scripta ab hora decima vespertina usque ad tertiam elucubratus est. Ab

<sup>30)</sup> Opticam haud dubie egregie excoluisset, nisi morte praematura abreptus fuisset. Conf. praef. ad opp. posth. p. 2.

<sup>31)</sup> Vid. Refutat. des erreurs p. 59. Paulo aliter Coler. p. 620.

<sup>32) &</sup>quot;Sibi soli vivere videbatur, semper solitarius et quasi in museo suo sepultus." Christ. Nic. de Greiffencrants (Cimbriae ducis consil. qui Hagae anno 1672. cum Spinoza versatus est) in literis ad Christ. Kortbolium mense Apr. a. 1681. Holmia Suecorum missis.

eden who dedit epist. 19. 21. 47. 50. 52. 54. 56. 58. 60. 62. 66. 48.70.72. 74.

De morte Spinozae varii orti sunt rumores: eum timore inimiorem, qui Wittii amicum plebi invisum reddidissent, subito mortunen esse, aut veneno sumto sibi conscivisse mortem voluntriam al. Sed Colerus cuncta edoctus est ab hospite van der Sovek et certissima retulit. 22) Numquam firma fuerat valetudine: phthisi afflictus est inde ab anno aetatis vicesimo. Lucubrationibus morbus crevit, quo media vitae via periit. 34) Nibilo minus subito mors evenit die 21. Febr. a. 1677. Pridie cum contubernalibus iam aegrotans multa collocutus erat. Sequenti die (solis) quum Spyckius horis pomeridianis ex templo rediret. Spinozam audivit praesente solo amico Ludovico Meyero medico Amstelodamensi, quem arcessiverat, placide obiisse. Quatuor et quadraginta compleverat annos, duos menses, septem et viginti dies. Jubente Joh. Riewertsio typographo et Spyckio curante, viris quibusdam nobilibus comitantibus, die 25. Febr. sepultus est in ecclesia Hagensi nova.

Quod attinet ad Spinozae scripta triplicis sunt generis: spuria, deperdita, genuina typis expressa.

tienuina tribus sectionibus prodierunt:

1. Anno 1663., Renati des Cartes principiorum philosophiae pars I. et II. more geometrico demonstratae per Benedictum de Spinoza. Accesserunt eiusdem cogitata metaphysica."

11. Anno 1670. ,, tractatus theologico-politicus" omisso quidem nomine, sed Spinoza saepe se auctorem professus est, ut epist. 19., ubi adnotationum mentionem facit, quae Gallice anno 1678. et Latine a. 1802. a Christ. Theoph. de Murr sunt editae.

<sup>33;</sup> Vid. Coler. p. 657-665.

<sup>34)</sup> Conf. Refutat. des erreurs p. 77. sqq. et la vie de Spinosa p. 33.

III. Anno 1677., Opera posthuma, quorum series post praefationem exhibetur." 4. nomine auctoris non nisi literis initialibus indicato (B. d. S.), loco et librario praetermissis. Continentur hoc volumine pagg. 614. 1. Ethica more geometrico demonstrata. 2. Tractatus politicus. 3. De emendatione intellectus. 4. Epistolae et ad eas responsiones. Interposito "rerum indice" sequitur 5. compendium grammatices linguae Hebraeae pagg. 112.

Ad deperdita aut cerle numquam typis expressa pertinent haec:

- 1. Apologia para iustificarse de su abdicación de la synagoga, quam excommunicatione facta a. 1660. ad Rabbinos synagogae Lusitanae scripsit. In ea sentiendi libertatem defendit, de qua pluribus disseruit tractat. theol.-polit. cap. 20. Iudaei hunc libellum sine dubio reservarunt in synagoga, ubi flammis videtur periisse, quemadmodum virum celeberr. de Murr certiorem fecerunt synagogae antistites. Conf. Bayle l. l. p. 255. Coler. p. 631. de Murr l. l. p. 12.
- 2. Tractatus de Iride sive de arcu coeli, quem iam diu compositum et cum quibusdam privatim communicatum publici iuris facere animum induxerat; sex mensibus ante obitum in ignem coniecit. Conf. Coler. p. 647. Praefat. ad opp. posth. p. 3.
- 3. Interpretatio Veteris Testamenti Belgica (notis additis), cuius Pentateuchum absolverat. Idem opus, de quo saepe cum viris doctis collocutus est, paucis diebus ante mortem igne combussit. Conf. Coler. p. 647.
- 4. Tractatus de diabolo, quem adhuc exstare in Mscr. memoravit Mylius in biblioth. anonymorum p. 941. Conf. de Murr l. l. p. 14. Paul. Spin. opp. tom. II. praef. p. XV.
- 5. Epistolae, quarum haud paucas ad viros doctos scripsisse dicitur, quae in epistolarum corpore desiderantur. <sup>25</sup>) Nonnullae fortasse in bibliothecis supersunt.

<sup>35)</sup> Coler. p. 625. e. g. epistolas ad Stupium datas commemoravit.

Przeterea si diutius vixisaet, "integra philosophia speranda faiset, quemadmodum variis locis in tractatu de emendatione intelectus meminit." Conf. epp. 63. 64. Algebram quoque "breviori et magis intelligibili methodo et alia plura opera scribere sibi proposuerat, quemadmodum varii amicorum pluries ab ipso audiverunt." Vid. praefat. ad opp. posth. fine.

Inter spuria scripta duo maxime referenda sunt:

1. ..Lucii Antistii Constantis de jure ecclesiasticorum liber singularis, quo docetur, quodcumque divini humanique iuris ecclesiasticis tribuitur vel ipsi sibi tribuunt, hoc aut falso impieque insis tribui aut non aliunde quam a suis i. e. eius reinublicae sive civitatis prodiis, in qua sunt constituti, accepisse. Alethonoli anud Caium Valerium Pennatum. 1665." 8. pagg. 162. Defendit scriptor systema quod dicupt territoriale (eodem fere modo quo Hobbesius in Leviathan suo), inprimis contra Batavorum elericos, qui Arausiensium fautores contra Wittium Baylius (diction. hist. et crit. t. IV. p. 258. L.) propter scribendi genus et argumentum hunc librum Benedicto attribuit. 26) Sed Spinoza ipse ab amicis quibusdam interrogatus se auctorem esse negavit. Conf. Coler. p. 633. La vie de Spin. p. 46. Alii Ludovico Meyero, alii Herm. Schellio, alii plerique domino van den Hoof (de la Court) assignarunt. Vid. Leibnit. tentam. theod. III. S. 375. La vie de Spin. p. 46. de Murr l. l. p. 30. 37)

<sup>26:</sup> Idem censuerunt I. A. Ortloff, Handbuch der Literatur der Philos. I. Abth. p. 213. Caroll et Hicks, Spinoza reviv'd or a treatise proving the book entitled The rights of the Christian church etc. in the most notorious parts of it to be the same with Spinoza's rights of the Christian clergy, and that both of them are grounded upon downright atheism; to which is added a preliminary discourse relating to the said books by the reverend Dr. George Hicks. Lond. 1709. 8.

<sup>37)</sup> Dum hacc formis excudebantur, in manus meas veniebat liber recentissimus: "Renati des Cartes et Benedicti de Spinoza praecipua opera philosophica recognovit notitias historico-philosophicas adiectt Dr. Carolus Riedel." Vol. I. Cartesii meditationes et Spinozae dissertationes philosophicae (de emendatione intellectus, tractatus politicus, de iure ecclesiasticorum). Vol. II. Spinozae Ethica. Lips. 1843. 12. In

2. "Philosophia sacrae scripturae interpres. Exercitatio paradoxa, in qua veram philosophiam infallibilem sacras literas interpretandi normam esse apodictice demonstratur et discrepantes ab hac sententiae expenduntur et refelluntur. Eleutheropoli (Arustel.) 1666." 4. pagg. 105. Est Ludovici Meyeri medici. Denuo editus est hic libellus h. t.: "Danielis Heinsii operum historicorum collectio secunda." Lugd. Batav. 1673. 8. Denique "tertium edita et appendice loach. Camerarii aucta cum notis variis et praefatione Io. Sal. Semleri." Hal. 1776. 8. Conf. do Murr l. l. pag. 11.

Spinozae scriptorum statim ab initio multi fuerunt et fautores et adversarii, quorum hoc loco tantum in universum fieri potest mentio. Nam de singulorum tractatuum adversariis et interpretibus suo loco disputandum est in praefatiunculis cuique volumini antepositis.

Discipulorum Spinozae ad magistri systema propagandum et excolendum pauci exstiterunt. Tres sunt commemoratu digni:

- 1. Lucas medicus Hagensis: "L'esprit de Mr. Spinoza, c'est à dire ce que croit la plus saine partie du monde." Idem procul dubio auctor est libelli supra citati: "La vie de Spinosa", uti docet "avertissement" p. 2. Cf. Reimanni introduct. in historism theologiae Iudaicae p. 645. de Murr l. l. pag. 15.
- 2. Abrah. Ioh. Cuffeler I. U. D. logicam secundum magistri principia edidit h. t.: "Specimen artis ratiocinandi naturalis et artificialis ad pantosophiae principia manuducens." III PP. cum 12 tabulis aeneis. Hamburgi apud Henr. Kunrath. (Amstel., Christoph. Conrad) 1684. 8. Vid. La vie de Spin. p. 47. Ioh. Staalkopf de Spinozismo post Spinozam p. 8. de Murr l. l. p. 31.

praefat. vol. II. pag. X.: "Libellus, inquit, celeberrimus Lucii Ant. Constantis de iure ecclesiesticorum in nostra editione denuo impressus ubique Spinozae tribuebatur. Si Spinoza eum non conscripsit, tamen statuendum, baud inscio ipso unum ex amicissimis v. gr. Ludovicum Mayer... librum in lucem dedisse."

## I.

## RENATI DES CARTES

# PRINCIPIA PHILOSOPHIAE

MORE GEOMETRICO DEMONSTRATA

PRR

# BENEDICTUM DE SPINOZA AMSTELODAMENSEM.

ACCESSERUNT BIUSDEM

### COGITATA METAPHYSICA

N QUIBUS DIFFICILIORES QUAE TAM IN PARTE METAPHY-NCES GENERALI QUAM SPECIALI OCCURRUNT QUAESTIONES BREVITER EXPLICANTUR.

.

. .

·

#### CANDIDO

# L E C T O R I

S. P. D.

#### LUDOVICUS MEYER.

Mathematicorum in scientiis investigandis ac tradendis methodum, qua nempe ex definitionibus, postulatis atque aliomatis conclusiones demonstrantur, optimam esse tuussimanque veritatis indagandae atque docendae viam, omnium, supra vulgus sapere volunt, unanimis est sententia. Et quidem jure merito. Etenim quum omnis rei ignotae certa ac firma cognitio non nisi ex certo praecognitis hauriri ac derivari queat, bace necessario ab imo praestruenda erunt, tanquam stabile fundamentum, cui postmodum, ne sponte subsidat aut minimo impeta pessum eat, totum cognitionis humanae aedificium superimponatur. Istius autem notae esse quae passim matheseos cultoribus nomine definitionum, postulatorum atque axiomatum venire solent, nemini dubium esse poterit qui nobilem istam disciplinem a limine tantum salutaverit. Definitiones enim aihil aliud sunt quam terminorum atque nominum, quibus res tractandae designantur, apertissimae explicationes. Postulata autem et axiomata seu communes animi notiones adeo clarae alque perspicuae sunt enuntiationes, ut iis omnes, qui ipsa vocabula solummodo recte intellexerint, assensum negare nequaquam possint.

Verumenimvero quamvis haec ita se habeant, nullas tamen,

#### 4 DE PRINCIPIIS PHILOSOPHIAE CARTES.

reperies; sed alia toto paene coelo ab hac diversa, qua nempe per definitiones et divisiones inter se continuo concatenatas atque hinc inde quaestionibus atque explicationibus intermixtas totum absolvitur negotium. Iudicarunt enim ferme omnes, ac etiamnum iudicant multi qui scientiis constituendis conscribendisque animum adjecerunt, methodum istam mathematicis disciplinis esse peculiarem reliquasque omnes illam respuere atque aspernari. Unde factum, ut quaecumque in medium adducunt nullis apodicticis rationibus demonstrent, sed fantum verisimilitudinibus probabilibusque argumentis adstruere conentur, magnam ea ratione magnorum librorum farraginem in lucem protrudentes, in quibus nihil stabilis invenias atque certi, sed omnia contentionis atque dissidii plena, et quod ab uno ratiunculis quibusdam levibus utcumque confirmatum est, mox ab alio confutatum atque iisdem armis dirutum ac disiectum: adeo ut immotae veritatis avida mens, ubi tranquillum studii sui stagnum, quod tuto et prospero cursu traiicere ac quo traiecto tandem optato cognitionis portu potiri posset, invenire putarat, in opinionum impetuoso se fluctuantem videat mari, ac tempestatibus contentionum undique circumcinctam, incertitudinumque fluctibus indesinenter sine ulla ex iis unquam emergendi spe jactatam atque abreptam.

Non defuere tamen aliqui qui ab his seorsim senserunt, atque hanc miserrimam philosophiae sortem miserati ab ista communi et ab omnibus trita scientias tradendi via recesserunt, ac novam eamque sane arduam multisque difficultatibus scatentem ingressi sunt, ut reliquas ultra mathesin philosophiae partes methodo atque certitudine mathematica demonstratas posteritati relinguerent. Quorum alii iam receptam et in scholis doceri solitam, alii novam proprio Marte adinventam istum in ordinem redegerunt philosophiam atque orbi literario propinarunt. quamvis diu multisque labor iste irrito successu susceptus fuerit, exortum tamen fuit tandem splendidissimum illud saeculi nostri iubar Renatus Des Cartes, qui postquam in mathesi quicquid veteribus inaccessum fuerat, quicquid insuper a coaetaneis auis desiderari posset, nova methodo e tenebris in lucem protraxerat, philosophiae fundamenta inconcussa eruit, quibus plurimas veritates ordine ac certitudine mathematica superstrui posse et ipse revera demonstravit, et omnibus, qui illius scriptis nunqua setis laudandis animum sedulo applicuerunt, luce meridiana chris apparet.

Et quamvis nobilissimi atque incomparabilis huius viri scrinta philosophica mathematicam demonstrandi rationem ac ordinem contineant, non tamen ista communi ac in elementis Euclideis caeterisque geometris usitata, qua nempe praemissis definitionibus, postulatis atque axiomatibus propositiones earumque demonstrationes subjunguntur, exarata sunt; sed alia multum ab hac diversa, quam ipse et veram optimamque ad docendum viam et analyticam vocat. Duplicem enim in fine responsionis ad secundas objectiones apodictice demonstrandi rationem \*moscit\*), unam per analysin, quae veram viam ostendit, per quan res methodice et tanquam a priori inventa est etc., alteram per synthesin, quae utitur longa definitionum, petitionum, exiomatum, theorematum et problematum serie, ut si quid ini ex consequentibus negetur, id in antecedentibus contineri statim ostendat, sicque a lectore quantumvis repugnante ac pertinaci assensionem extorqueat etc.

Verumtamen licet in utraque demonstrandi ratione certitudo, quae extra omnem dubitationis aleam posita est, reperiatur, non omnibus utraque aeque utilis atque commoda existit. Plurimi evim mathematicarum scientiarum plane rudes, adeoque methodi qua illae conscriptae sunt syntheticae, et qua inventae sunt analyticae prorsus ignari, res, quae his in libris pertractantur, apodictice demonstratas nec sibimet ipsis assequi nec aliis exhibere queunt. Unde factum, ut multi, qui aut caeco impetu abrepti aut aliorum auctoritate ducti Cartesio nomen dederunt, eius sententiam atque dogmata tantummodo memoriae impresserunt, atque ubi de iis sermo incidit, solum effutire multaque de istis garrire, nihîl autem demonstrare sciant, quemadmodum olim fuit et adhue hodie Peripateticae philosophiae addictis solemne est.

<sup>°)</sup> Vid. Renati des Cartes meditationes de prima philosophia, in quibus Dei existentia et animae humanae a corpore distinctio demenstrantur. His adiunctae sunt variae objectiones doctorum virorum la istas de Deo et anima demonstrationes cum responsionibus auctoris. Amstel, 1858. 4. p. 97.

Quocirca ut his aliquid subsidii adferretur, saepenumero optavi, aliquem tam analytici quam synthetici ordinis peritum ac in scriptis Cartesii apprime versatum illiusque philosophiae penitus gnarum manum operi admovere, et quae ille ordine analytico conscripserat, in syntheticum redigere ac more geometris familiari demonstrare velle. Imo ipse, quamvis meae tenuitatis abunde conscius ac tanto operi longe impar sim, id ipsum tamen praestare saepe in animum meum induxi, quin etiam aggressus fui. Sed aliae quibus saepissime distrahor mihi illud peragendi viam obsepserunt occupationes.

Gratissimum itaque mihi accidit ex auctore nostro intelligere, se discipulo cuidam suo, dum eum Cartesii philosophiam doceret, secundam principiorum partem integram ac partem tertiae more illo geometrico demonstratas, nec non praecipuas difficilioresque quae in metaphysicis ventilantur quaestiones atque a Cartesio nondum enodatas dictasse, atque haec una a se correcta et aucta ut lucem adspicerent, amicis id summopere expetentibus atque extorquentibus concessisse. Unde etiam ego idem id probavi, simulque operam meam, si ea in edendo egeret, ex animo obtuli; ac suasi praeterea, imo rogavi, ut primam quoque principiorum partem similem redigeret in ordinem ac his praemitteret, quo ab ovo res hoc modo disposita et melius intelligi et magis placere posset. Quod quum summa ratione niti videret, et amici precibus et lectoris utilitati denegare noluit: meisque insuper curis totum tam impressionis, duum procul ab urbe ruri degat adeoque illi adesse non possit, quam editionis negotium commisit.

Haec igitur sunt quae tibi, candide lector, damus hoc in libello: nempe Renati Des Cartes primam et secundam principiorum philosophiae partes, una cum fragmento tertiae\*), quibus nostri auctoris cogitata metaphysica nomine appendicis subiunximus. At vero pri-

<sup>\*)</sup> Renati des Cartes principia philosophiae prodierunt Amstelod. 1656. 4. et constant quatuor partibus: I. de principiis cognitionis humanae; II. de principiis rerum materialium; III. de mundo adapectabili; IV. de terra.

man mincipiorum partem quum hic et nos dicimus, et libelli titules gromittat, id non ita intellectum volumus, ac si omnia, quae is et a Cartesio dicta sunt. hic geometrico ordine demonstrata exhiberentur: sed tantum denominationem a notiori fuisse desumptam, adeoque praecipua, quae ad metaphysicam spectant, et in meditationibus suis tractavit Cartesius (caeteris empilius quae sunt logicae considerationis et tantum historice parrantur ac recensentur praetermissis) inde esse decerpta. Quae etam quo facilius absolveret auctor, huc verbotenus fere omnia ille, quae sub tinem responsionis ad secundas objectiones zeometrico ordine disposita habet Cartesius\*), transtulit: omnes quidem illius definitiones praemittendo ac propositiones suis inserendo, at axiomata non continuo definitioaibus subpectendo, sed post quartam demum propositionem interponendo, corumque ordinem quo facilius demonstrari possent immutando, ac quaedam quibus non egebat omittendo. Et .. quamvis haec axiomata (ut etiam habet ipse Cartesius postulate VII. ") instar theorematum demonstrari", ac etiam concinnius nomine propositionum venire posse, auctorem postrum non fuziat, nosque etiam, ut id effectum daret, petierimus; maiora tamen quibus est implicitus negotia ei tantum duarum, quibus be opus absolvere coactus fuit, septimanarum otium concesserunt, adeque in causa fuere, quo minus et suo et nostro desiderio satisfacere potuerit, sed brevem dumtaxat subnectens explicationem, quae demonstrationis vicem subire potest, maiorem atque omnibus numeris absolutam in aliud tempus rejecerit. Si forte post hanc distractam impressionem nova adornaretur, ad quam augendam conabimur etiam ah ipso impetrare, ut totam tertiam partem de mundo adspectabili (cuius tantum adiunximus fragmentum, quum auctor hic institutioni finem imnosuerit, et nos eo, quantulumcumque sit, lectorem privare nolueminus) absolvat. Atque hoc ut debito modo perficiatur, hinc inde in secunda parte quaedam de fluidorum natura et pro-

<sup>&#</sup>x27;) Vid. Cartesii meditat. de prima philosophia p. 100 — 105. "Rationes Dei existentiam et animae a corpore distinctionem pro-lantes more geometrico dispositae."

<sup>&</sup>quot;) Conf. Cartesii meditat. de prima philosophia p. 183,

prietatibus propositiones interspargendae erunt, quod ut auctor tum exsequatur, pro virili adnitar.

Nec tantum in axiomatibus proponendis explicandisque, sed etiam in ipsis propositionibus caeterisque conclusionibus demonstrandis a Cartesio saepissime recedit atque apodeixi longe ab illius diversa utitur noster auctor. Quod sane nemo ita interpretetur, ac si clarissimum illum virum in iis corrigere vellet; sed eum in finem tantum factum putet, ut suum iam receptum ordinem melius retinere posset, nec axiomatum numerum nimium augeret. Qua eadem etiam de causa quam plurima, quae Cartesius sine ulla demonstratione proposuit, demonstrare, et quae plane praetermisit addere coactus fuit.

Animadverti tamen vel imprimis velim in his omnibus, nempe tam in prima et secunda principiorum partibus ac fragmento tertiae, quam in cogitatis suis metaphysicis auctorem nostrum meras Cartesii sententias illarumque demonstrationes, prout in illius scriptis reperiuntur, aut quales ex fundamentis ab illo iactis per legitimam consequentiam deduci debebant, proposuisse. Quum enim discipulum suum Cartesii philosophiam docere promisisset, religio ipsi fuit, ab eius sententia latum unguem discedere, aut quid quod eius dogmatibus aut non responderet aut contrarium esset dictare. Ouam ob rem iudicet nemo, illum hic aut sua aut tantum ea quae probat docere. Quamvis enim quaedam vera iudicet, quaedam de suis addita fateatur, multa tamen occurrunt, quae tanquam falsa relicit et a quibus longe diversam fovet sententiam. Cuius notae inter alia, ut ex multis unum tantum in medium afferam. sunt quae de voluntate habentur principiorum phil. part. I. prop. 15. schol. et append. part. II. cap. 12., quamvis satis magno molimine atque apparatu probata videantur. Neque enim eam distinctam ab intellectu, multo minus tali praeditam esse libertate existimat. Etenim in his asserendis, ut ex dissertatione de methodo parte IV.\*) et meditatione

<sup>&</sup>quot;) Conf. Renati des Cartes specimina philosophiae seu dissertatio de methodo recte regendae rationis et veritatis in scientiis investigandae, dioptrice et meteora. Amstel. 1656. 4. p. 25. seg.

II. ? alisque locis liquet, tantum supponit, non probat Cartesins, mentem humanam esse substantiam absolute cogitantem: come contra a uctor noster admittat quidem, in rerum natura ene sphetantiam cogitantem, attamen neget, illam constituere essentiam mentis humanae; sed statuat, codem modo, quo extensio pullis limitibus determinata est, cogitationem etiam nullis Maitibus determinari; adeoque, quemadmodum corpus humanum non est absolute, sed tantum certo modo secundum leres naturae extensae per motum et quietem determinata extensio. sie etiam mentem sive animam humanam non esse absolate, sed tantum secundum leges naturae cogitantis per ideas certo modo determinatam cogitationem; quae necessario dari concluditur, ubi corpus humanum existere incipit. Ex qua definitione nea difficile demonstratu esse putat, voluntatem ab intellectu non distingui, multo minus ea, quam illi Cartesius adscribit, pollere libertate; quin imo ipsam affirmandi et negandi facultatem prorsus fictitiam: 70 autem affirmare et negare nihil practer ideas esse; caeteras vero facultates, ut intellectum, cupiditatem etc. in numerum figmentorum, aut saltem illarum notionum reponi debere, quas homines ex eo quod res abstracte concipiunt formaverunt, quales sunt humanitas, lapideitas et id cenus aliae.

Praetereundum etiam hic nequaquam est, în eundem censum venire debere, hoc est, ex Cartesii mente tantum dici, quod aliquibus în locis reperitur, nempe hoc aut illud captum humanum superare. Neque enim hoc îta accipiendum, ac si ex propria sentenția talia proferret noster auctor. Iudicat enim ista omnia atque etiam plura alia magis sublimia et subțilia non tantum clare ac distincte a nobis conctpi, sed etiam commodissime explicari posse; si modo humanus intellectus alia via, quam quae a Cartesio aperta atque strata est, în veritațis investigationem rerumque cognitionem deducatur: atque adeo sciențiarum fundamenta a Cartesio eruta, et quae iis ab ipso superaedificata sunt, non sufficere ad omnes ac difficillimas quae în metaphysicis occurrunt quaestiones

<sup>&</sup>quot;) Conf. Cartesii meditat. de prima philos. II. de natra mentis humanae p. 2. sqq.

10

#### MEYERI PRAEFATIO.

enodandas atque solvendas; sed alia requiri, si ad illud coguitionis fastigium intellectum nostrum cupimus evebere.

Denique (ut praesandi finem faciam) lectores non ignorare velumus, omnes hos tractatus nullum alium in finem, quam veritatis indagandae atque propagandae hominesque ad verae ac sincerae philosophiae studium incitandi gratia evulgari; adeoque ut ex lectione uberem fructum capiant, cuique ex animo optamus.

## INDEX

propositionum, lemmatum, corollariorum al. quae in I. II. et III.
principiorum philosophiae partibus continentur.

#### PARS I.

Prolegomenon.

1. Dubitatio de omnibus.

2. Inventio fundamenti omnis scientiae.

Liberatio ab omnibus dubiis.

Definitiones 1-10.

Aziomata 1-3.

Propos. 1. De nulla re possumus absolute esse certi, quam diu nescimus nos existere.

2 Ego sum debet esse per se notum.

 Les quatenus res constans corpore sum non est primum nec per se cornitum.

4. Ego sum non potest esse primum cognitum, nisi quatenus cogitamus.
Corollar. Mens notior est corpore.
Scholium. Cogito unicum et certissimum fundamentum totius

philosophiae.

Aziomata ex Cartesio depromta 4-11.

5. Dei existentia ex sola eius naturae consideratione cognoscitur.

Scholium. Quae sequuntur praeclara.

 Dei existentia ex eo solo, quod eius idea sit in nobis, a posteriori demonstratur.

Scholium. Tria quae notanda.

 Dei existentia demonstratur etiam ex eo, quod nos ipsi habentes eius ideam existamus.

Scholium. Examinatur Cartesii demonstratio propos. 7.

Lemma 1. Quo res sua natura perfectior est, eo maiorem existentiam et magis necessariam involvit; et contra, quo magis necessariam existentiam res sua natura involvit, eo perfectior est.

Corollar. Quidquid necessariam existentiam involvit est Deus.

Lemma 2. Qui potentiam habet se conservandi, eius natura necessariam involvit existentiam.

Corollar. Deus potest efficere id omne quod clare percipimus, prout id ipsum percipimus.

#### PRINCIPIORUM PHILOSOPHIAE

- 8. Mens et corpus realiter distinguantur.
- 9. Deus est summe intelligens.
- Sehol. De Dei incorporei extensione et intellectu.
- 10. Quidquid perfectionis in Deo reperitur, a Deo est.
- 11. Non dantur plures dii.
- 12. Omnia quae existunt a sola vi Dei conservantur.
  - Coroll. 1. Deus est omnium rerum creator.
  - Coroll. 2. Res nullam ex se habent essentiam, quae sit causa esgnitionis Dei; sed contra Deus est causa rerum, etiam quoad earum essentiam.
  - Coroll. 3. Deus non sentit nec proprie percipit.
  - Coroll. 4. Deus est causalitate prior rerum essentia et existentia.
- 13. Deus est summe verax.
- 14. Quidquid clare et distincte percipimus verum est.
  - Schol. Cavere possumus ne in errores incidamus et fallamur.
- 15. Error non est quid positivum.
  - Schol. Error est privatio recti usus libertatis.
- 16. Deus est incorporeus.

  17. Deus est ens simplicissimum.
  - Coroll. Dei intelligentia, voluntas seu decretum et potentia non distinguuntur nisi ratione ab eius essentia.
- 18. Deus est immutabilis.
- 19. Deus est acternus.
- 20. Deus omnia ab acterno pracordinavit.
  - Coroll. Deus est summe constans in suis operibus.
- 21. Substantia extensa in longum, latum et profundum revera existit, nosque uni eius parti uniti sumus.

#### PARS II.

Postulatum.

Definitiones 1-9.

Axiomata 1-21.

- Lemma 1. Ubi datur extensio sive spatium, ibi datur necessario substantia.
- Lemma 2. Rarefactio et condensatio clare et distincte a nobis concipluntur, quamvis non concedamus, corpora in rarefactione maius spatium occupare, quam in condensatione.
- Propos. 1. Quamvis durities, pondus et reliquae sensiles qualitates a corpore aliquo separentur, integra remanebit nihilo minus natura corporis.
- 2. Corporis sive materiae natura in sola extensione consistit.
- Coroll. Spatium et corpus in re non differunt.
- Schol. Quid sit Deum esse ubique.
- 3. Repugnat ut detur vacuum.

- Era pars corporis non maius spatium occupat una vice quam alia, et cuetra idem spatium una vice non plus corporis continet quam aia.
- Coroll. Corpora quae aequale spatium occupant, puta aurum et aër, aeque multum materiae sive substantiae corporeae habent.
- i. Nullee dantur atomi.
- Schol. Quaestio de atomis.
- Materia est indefinite extensa, materiaque coeli et terrae una eademque est.
- Schol. Zenonis de motu locali sententia examinatur et refutatur.
- 1. Nallsm corpus locum alterius ingreditur, nisi simul illud alterum locum alicuius alterius corporis ingrediatur.
- Quum corpus aliquod locum alterius ingreditur, eodem temporis momento locus ab eo derelictus ab alio corpore occupatur, quod ipsum immediate tangit.
  - Schol. Duplex error refutatur.
  - Coroll. In omni motu integer circulus corporum simul movetur.
- 2. Si canalis ABC circularis sit aqua plenus, et in A sit quadruplo latior quam in B, eo tempore, quo illa aqua (vel aliud corpus fluidum) quae est in A, versus B incipit moveri, aqua quae est in B quadruplo celerius movebitur.
  - Lemma. Si duo semicirculi ex eodem centro describantur, spatium inter peripherias erit ubique aequale; si vero ex diversis centris describantur, spatium inter peripherias erit ubique inaequale.
- Corpus fluidum, quod per canalem ABC movetur, accipit indefinites gradus celeritatis.
- 11. In materia, quae per canalem ABC fluit, datur divisio in particulas indefinitas.
- Schol. De causa motus duplici.
- 12. Deus est causa principalis motus.
- 12. Kandem quantitatem motus et quietis, quam Deus semel materiae impressit, etiamnum suo concursu conservat.
  - Schol. 1. De discrimine quod hic intercedit inter theologiam et phi-
  - Schol. 2. Motus materiae modus.
- Unaquaeque res, quatenus simplex et indivisa est, et in se sola consideratur, quantum in se est, semper in eodem statu perseverat.
  - Coroll. Corpus, quod semel movetur, semper moveri pergit, nisi a cansis externis retardetur.
- Omne corpus motum ex se ipso tendit, ut secundum lineam rectam, nen vero curvam pergat moveri.
  - Schol. De vi demonstrationis antecedentis.
  - Coroll Omne corpus, quod secundum lineam curvam movetur.

- continuo a linea, secundum quam ex se pergeret moveri, deflecti¢; idque vi aliculus causae externae.
- Omne corpus, quod circulariter movetur (ut lapis ex. gr. in funda), continuo determinatur, ut secundum tangentem pergat moveri.
- Omne corpus, quod circulariter movetur, conatur recedere a centro circuli, quem describit.
- 18. Si corpus aliquod, puta A, versus aliud corpus quiesceus B meveatur, nec tamen B propter impetum corporis A aliquid suae quietis amittat; neque etiam A sui motus aliquid amittet, sed eandem quantitatem motus, quam antea habebat, prorsus retinebit.
- Motus in se spectatus differt a sua determinatione versus certam aliquam partem; neque opus est, corpus motum ut in contrariam partem feratur sive repellatur, aliquamdiu quiescere.
  - Coroll. Motus non est motui contrarius.
- Si corpus A corpori B occurret et ipsum secum rapiat, tantum motus, quantum B propter occursum A ab ipso A acquirit, de suo motu A amittet.
- Si corpus A duplo maius sit quam B, et aeque celeriter moveatur; babebit etiam A duplo maiorem motum quam B, sive vim ad aequalem celeritatem cum B retinendam.
- Si corpus A aequale sit corpori B, et A duplo celerius quam B moveatur, vis sive motus in A erit duplus ipsius B.
  - Coroll 1. Quo corpora tardius moventur, eo magis de quiete participant.
  - Coroll. 2. Si corpus A duplo celerius moveatur quam corpus B, et B duplo maius sit quam A, tantundem motus est in B maiori, quam in A minori, ac proinde etiam aequalis vis.
  - Coroll. 3. Motus a celeritate distinguitur.
- Quum modi alicuius corporis variationem pati coguntur, illa variatio semper erit minima, quae dari potest.
- 24. Reg. 1. Si duo corpora (puta A et B) essent plane aequalia, et im directum versus se invicem aeque velociter moverentur; quum sibi mutuo occurrunt, utrumque in contrariam partem reflectetur nulla suae celeritatis parte amissa.
- Reg. 2. Si mole essent inaequalia, B nempe maius quam A, cacteris ut prius positis, tunc solum A reflectetur, et utrumque eadem celeritate perget moveri.
- 26. Si mole et celeritate sint inaequalia, B nempe duplo maius quam A, motus vero in A duplo celerior, quam in B, caeteris ut prius positis, ambo in contrariam partem reflectentur unoquoque suam, quam habebant, celeritatem retinente.
  - Goroll: Determinatio unius corporis aequalem vim requirit ut mutetur, quam motus.
- 21. Reg. 3. Si mole sint acqualia, sed B tantillo celerius moveatur quam A, non tantum A in contrariam partem reflectster, sed etiam

B dimidiam partem celeritatis, qua A excedit, in A transferet, et ambs acque celeriter pergent moveri versus candem partem.

Coroll. Quo corpus aliquod celerius movetur, eo magis determinatum est, ut, secundum quam lineam movetur, moveri pergat; et

Schol. De discrimine inter vim determinationis et vim motus.

- Reg. 4. Si corpus A plane quiesceret, essetque paulo maius quam
  B; quacumque cum celeritate B moveatur versus A, nunquam
  ipsum A movebit, sed ab eo in contrariam partem repelletur suum
  integrum motum retinendo.
- 23. Reg. 5. Si corpus quiescens A esset minus quam B, tum quantumvis B tarde versus A moveretur, illud secum movebit, partem scilicet sui motus ei talem transferendo, ut ambo postes aeque celeriter
  moveantur.
- 38. Reg. 6. Si corpus A quiescens esset accuratissime aequale corpori B versus illud moto, partim ab ipso impelleretur, partim ab ipso in contrariam partem repelleretur.
- 21. Ag. 7. Si B et A versus eandem partem moverentur, A quidem tardius. B autem illud insequens celerius, ita ut ipsum tandem attuneret. essetque A maius quam B, sed excessus celeritatis in B esset maior, quam excessus magnitudinis in A; tum B transferet tantum de suo motu in A, ut ambo postea aeque celeriter et in easdem partes progrediantur. Si autem contra excessus magnitudinis in A esset maior, quam excessus celeritatis in B, in contrariam partem ab ipso reflecteretur motum omnem suum retinendo.

Schol. Transgrediendum ad corpora consideranda quae ab aliis

- 33. Si corpus B undequaque cingatur a corpusculis motis, ipsum aequali vi versus omnes partes simul pellentibus, quam diu nulla alia causa occurrit, in eodem loco immotum manebit.
- 33. Corpus B., iisdem ut supra positis, vi quantumvis parva adventitia versus quamcumque partem moveri potest.
- Corpus B, iisdem positis ut supra, non potest celerius moveri, quam a vi externa impulsum est, quamvis particulae, a quibus cinnitur, longe celerius agitentur.
- 5. Quum corpus B sic ab externo impulsu movetur, maximam partem sui motas a corporibus, a quibus continuo cingitur, accipit, non autem a vi externa.
- 3. Si corpus aliquod, ex. gr. manus nostra, quaquaversum aequali motu moveri posset, ita ut nullis corporibus ullo modo resistat; necessario in illo spatio, per quod sic moveretur, tot corpora versus unam partem, quam versus quamcumque aliam, aequali inter se et aequali cum manu vi celeritatis movebuntur.
- 3. Si corpus aliquod (puta A) quacumque parva vi versus quamcumque partem moveri potest, illud necessario cingitur a corporibus, quae aequali inter se celeritate moventur.

Schol. Quae sint corpora Buida, quae dura.

:

## 16

## PARS III.

Prolegomenon.
Postulatum.
Definitiones 1-4.
Axiomata 1-4.

Propos. 1. Partes materiae, in quas primo fuit divisa, non erant retundae, sed angulosae.

 Vis, quae effecit, ut materiae particulae circa propria centra moverentur, simul effecit, ut particularum anguli mutuo occursu attererentur.

## INDEX

capitum et materierum in I. et II. parte appendicis contentarum.

### PARS I.

CAP. I. De ente reali, ficto et rationis,

- L. Entis definitio.
- 2. Chimaeram, ens fictum et ens rationis non esse entia.
- 1. Quibus cogitandi modis res retineamus.
- 4. Quibus cogitandi modis res explicemus.
- 5. Quibus cogitandi modis res imaginemur.
- 6. Entia rationis cur non sint ideae rerum, et tamen pro ils habeantur.
- 7. Male dividi ens in reale et rationis.
- 8. Eas rationis quomodo dici possit merum nihil, et quomodo ens reale.
- 9. la rerum investigatione entia realia cum entibus rationis non confundenda.
- 10. Quomodo ens rationis et ens fictum distinguantur.
- 11. Enus divisio.
- Cap. II. Quid sit esse essentiae, quid esse existentiae, quid esse ideae, quid esse potentiae.
- 1. Creaturas in Deo esse eminenter.
- 2 Quid sit esse essentiae, existentiae, ideae ac potentiae.
- 3. Haec quatuor a se invicem non distingui nisi in creaturis.
- 4. Ad quaestiones quasdam de essentia respondetur.
- 5. Cur auctor in definitione essentiae ad Dei attributa recurrit?
- 6. Cur aliorum definitiones non recensuit?
- 7. Quomodo distinctio inter essentiam et existentiam facile addiscatur.
- C.P. III. De eo quod est necessarium, impossibile, possibile et contingens.
  - 1. Quid bic per affectiones intelligendum sit.
  - 2. Affectionum definitio.
- 2. Quot modis res dicatur necessaria et impossibilis.
- 4. Chimaeram commode ens verbale vocari.
- 5. Res creatas quoad essentiam et existentiam a Deo dependere.
- 6. Necessitatem, quae in rebus creatis a causa est, esse vel essentiae vel existentiae; at baec duo in Deo non distingui. Spinesa I.

2

#### APPENDICIS

- 7. Possibile et contingens non esse rerum affectiones.
- 8. Quid sit possibile, quid contingens.
  9. Possibile et contingens esse tantum desectus nostri intellectus.
- 10. Conciliationem libertatis nostri arbitrii et praeordinationis Dei h manum captum superare.

CAP. IV. De acternitate, duratione et tempore.

- 1. Ouid sit aeternitas.
- 2. Quid duratio.
- 3. Quid tempus.

CAP. V. De oppositione, ordine etc.

Quid sint oppositio, ordo, convenientia, diversitas, subjectum, a iunctum etc.

### CAP. VI. De uno, vero et bono.

- 1. Quid sit unitas.
- 2. Quid sit multitudo, et quo respectu Deus dici possit unas et a respectu unicus.
- 3. Quid sit verum, quid salsum tam apad vulgum quam apud phil sophos.
- 4. Verum non esse terminum transcendentalem.
- 5. Veritas et vera idea quomodo differant.
- 6. Quaenam sint proprietates veritatis. Certitudinem non esse rebus.
- 7. Bonum et malum tantum dici respective.
- Quare aliqui bonum metaphysicum statuerunt.
   Res et conatus, quo res in statu suo perseverare conantur, qu modo distinguantur.
- 10. An Deus ante res creatas dici possit bonus.
- 11. Perfectum quomodo dicatur respective, quomodo absolute.

### PARS II.

### CAP. I. De Dei aeternitate.

- 1. Substantiarum divisio.
- 2. Dec nullam durationem competere.
- 3. Causae, ob quas auctores Deo durationem tribuerunt.
- 4. Quid sit aeternitas.

#### CAP. H. Be unitate Dei.

## Deum esse unicum.

### CAP. III. De immensitate Dei.

- 1. Quomodo Deus dicatur infinitus, quomodo immensus.
- 2. Quid vulgo per Dei immensitatem intelligatur.
- 3. Deum esse ubique probatur.
- Omnipraesentia Dei explicari nequit.
   Dei immensitatem a quibusdam statui triplicem; sed malo.
- 6. Dei potentiam non distingui ab eius essentia.
- 7. Nec illius omnipraesentiam.

#### CAP. IV. De immutabilitate Dei.

- 1. Ould sit montatio, quid transformatio.
- 2. la Des transformationem locum non habere.
- L Que sint mutationis causae.
- 4. Deum non mutari ab alio.
- 5. Nec etiam a se ipso.

### CAP. V. De simplicitate Dei.

- 1. Berum distinctio triplex: realis, modalis, rationis.
- 2. Undenam omnis compositie oriatur, et quotuplex sit.
- 3. Deum esse ens simplicissimum.
- 4. Dei attributa distingui tantum ratione.

### CAP. VI. De vita Dei.

- 1. Quid vulgo per vitam intelligant philosophi.
- 2. Quibus rebus vita tribui possit.
- 2. Quid sit vita, et quid sit in Dec.

### CAP. VII. De intellectre Dei.

- 1. Deum esse omniscium.
- 2. Objectoro scientiae Dei non esse res extra Deum.
- 3. Sed Deum ipsum.
- 4. Quomodo Deus noscat peccata et entia rationis etc.
- 5. Quemodo singularia, et quemodo universalia.
- 6. la Deo tantum unam esse et simplicem ideam.
- 7. Quae sit Dei scientia circa res creatas.

#### CAP. VIII. De voluntate Bei.

- Quomodo Dei essentia, et intellectus quo se intelligit, et voluntas qua se amat, distinguantur nos nescire.
- 2. Voluntatem et potentiam Dei quoad extra non distingul ab eius intellecte.
- & Desm improprie quaedam odio babere, quaedam amare.
- Cur Deus homines moneat, cur non salvet absque monitione; et cur impii puniantur.
- 5. Scripturam nihil docere quod lumini naturae repugnet.

#### CAP. IX. De potentia Dei.

- 1. Quomodo omnipotentia Dei intelligenda sit.
- Omnia esse necessaria respectu decreti Dei, non autem quaedam in se, quaedam respectu decreti.
- Quod si Deus aliam fecisset rerum naturam, etiam nobis alium debuisset dare intellectum.
- 4. Quotuplex sit potentia Dei.
- 5. Quid absoluta, quid ordinata, quid ordinaria, quid extraordinaria.
- 6. De aliis quibusdam quaestionibus.

#### CAP. X. De creations.

- 1. Quid sit creatio.
- 2. Creationis vulgaris definitio relicitur.
- 1. Propria explicatur.

#### APPENDICIS INDEX.

- 4. Accidentia et modos non creari.
- 5. Nullum fuisse tempus aut durationem ante creationem.
- 6. Eandem esse Dei operationem mundi creandi, quam conservandi.
- 7. Quaenam sint creata.
- 8. Quomodo Dei cogitatio a nostra differat.
- 9. Non esse quid extra Deum Deo coaeternum.
- 10. Quid hic vocibus ab aeterno denotetur.
- 11. Non potuisse aliquid ab aeterno creari probatur.
- Ex eo, quod Deus sit aeternus, non sequi illius effecta etiam esse posse ab aeterno. 12.
  - Deum, si necessario ageret, non esse infinitae virtutis.
- 14. Unde habeamus conceptum maioris durationis, quam est huim i mundi.

#### CAP. XI. De concursu Dei.

- 1. Concursum Dei vulgari sensu in philosophia non esse admittendum.
- 2. Quomodo Dei conservatio se habeat in rebus determinandis ad operandum.
- 3. Divisionem attributorum Dei vulgarem magis esse nominis, quam rei.
- 4. Auctoris propria divisio.

#### CAP. XII. De mente humana.

į

5

ì

i

- 1. Divisio substantiae creatae.
- 2. Angelos non esse metaphysicae, sed theologicae considerationis.
- 3. Mentem humanam non esse ex traduce, sed a Deo creari; at quande creetur nesciri.
- 4. Ouo sensu anima humana sit mortalis.
- 5. Quo vero sensu immortalis.
- 6. Illius immortalitas demonstratur.
- 7. Deum non contra, sed supra naturam agere: et quid hoc sit secundum auctorem.
- 8. Cur aliqui putent, voluntatem non esse liberam.
- 9. Quid sit voluntas. 10. Dari voluntatem.
- 11. Eamque esse liberam.
- 12. Nec confundendam cum appetitu.
- 13. Neo aliquid esse praeter ipsam mentem.
- 14. Cur philosophi mentem cum rebus corporeis confuderunt?

## PRINCIPIA

# HILOSOPHIAE

## MORE GEOMETRICO DEMONSTRATA.

## PARS PRIMA.

## PROLEGOMENON.

Antequam ad ipsas propositiones earumque demontiones accedamus, visum fuit in antecessum succincte ob osponere, cur Cartesius de omnibus dubitaverit, qua via la scientiarum fundamenta eruerit, ac tandem quibus mediis bomnibus dubiis liberaverit. Quae omnia quidem in ordia mathematicum redegissemus, nisi prolixitatem, quae ad id estandum requireretur, impedire iudicavissemus, quo minus e omnia, quae uno obtutu tanquam in pictura videri debent, ite intelligerentur.

Cartesius itaque ut quam cautissime procederet in rerum stigatione, conatus fuit

- I. Omnia praeiudicia deponere;
- 2. Fundamenta invenire, quibus omnia superuenda essent;
- 3. Causam erroris detegere;
- 4. Omnia clare et distincte intelligere.

Ut vero primum, secundum ac tertium assequi posset, iia in dubium revocare aggreditur, non quidem ut scepticus,

<sup>&</sup>quot;) Conf. Cartesii principiorum philos. p. I. de principiis
stitonis humanae.

qui sibi nullum alium praefigit finem, quam dubitare, sed ut animum ab omnibus praeiudiciis liberaret, quo tandem firma at que inconcussa scientiarum fundamenta, quae hoc modo ipsum si quae essent effugere non possent, inveniret. Vera enim scientiarum principia adeo clara ac certa esse debent, ut nulla indigeant probatione, extra omanem dubitationis aleam sint posita, et sine ipsis nihil demonstrari possit. Atque haec post longam dubitationem reperit. Postquam autem haec principia invenisset, non ipsi difficile fuit, verum a falso dignoscere ac causam erroris detegere; atque adeo sibi cavere, ne aliquid falsum et dubium pro vero ac certo assumeret.

Utautem quartum et ultimum sibi compararet, hoc est, omnia clare et distincte intelligeret, praecipua eius regula fuit, omnes simplices ideas, ex quibus reliquae omnes componuntur, enumerare ac quamlibet sigillatim examinare. Uhienim simplices ideas clare et distincte percipere posset, sine dubio etiam omnes reliquas ex simplicibus illis conflatas eadem claritate et distinctione intelligeret. His ita praelibatis breviter explicabimus, quomodo omnia in dubium revocaverit, vera scientiarum principia invenerit, ac se ex dubitationum difficultatibus extricaverit.

### I. Dubitatio de omnibus.

Primo itaque sibi ob oculos ponit omnia illa quae a sensibus acceperat, nempe coelum, terram et similia, atque etiam suum corpus: quae omnia eo usque in rerum natura esse putaverat. Ac de horum certitudine dubitat, quia sensus ipsum interdum fefellisse deprehenderat, et in somnis sibi saepe persuaserat multa extra se vere existere, in quibus postea se delusum esse compererat; ac denique quia alios etiam vigilantes asserere audierat, se in membris, quibus dudum caruerant, dolorem sentire. Quare non sine ratione etiam de sui corporis existentia dubitare potuit. Atque ex his omnibus vere concludere potuit, sensus non esse firmissimum fundamentum, cui omnis scientia superstruenda sit (possunt enim in dubium revocari); sed certitudinem ab aliis principiis nobis certioribus dependere. Ut autem porro talia investiget, secundo sibi ob oculos ponit omnia universalia, qualia

suat natura corporea in communi ciusque extensio, item figura, quantita etc., ut etiam omnes mathematicae veritates. Et quamvis hace ipsi certiora viderentur, quam omnia quae a sensibus hamerat, rationem tamen de iis dubitandi invenit; quoniam alii ctiam circa ea errarant, et praecipue quoniam infixa quaedam erat eius menti vetus opinio, Deum esse, qui potest omnia, et a quo talis qualis existit creatus est, quique adeo forsan fecerat, ut etiam circa illa quae ipsi clarissima videbantur deciperetur. Atque bic est modus, quo omnia in dubium revocavit.

## II. Inventio fundamenti omnis scientiae.

Utautem vera scientiarum principia inveniret, inquisint postea. num omnia, quae sub eius cogitationem cadere possent, in dubium revocarit, ut sic exploraret, an non forte quid relieum esset, de quo nondum dubitaverat. Quod si vero quid sic dibitando inveniret, quod nulla ex praecedentibus nec ctiam alla alia ratione in dubium revocari posset, id sibi tanquam fundamentum, cui omnem suam cognitionem superstruat, statuendum esse merito iudicavit. Et quamquam iam, ut videbatur, de omnibus dubitarat (nam acque de iis, quae per sensus hauserat, quan de iis, quae solo intellectu perceperat, dubitaverat), aliquid tamen, quod explorandum esset, reliquum fuit, ille nimirum ipse, qui sic dubitabat, non quatenus capite, mapibus reliquisque corporis membris constabat (quoniam de his dubitaverat); sed tantum quatenus dubitabat, cogitabat etc. Atque hoc accurate examinans comperit, se nullis praedictis rationibus de eo dubitare posse. Nam quamvis sommians aut vigilans cogitet, cogitat tamen atque est; et quamvis alii aut etiam ille inse circa alia erravissent, nihilo minus, quoniam errabant, erant. Nec ullum suae naturae auctorem adeo callidum fincere potest, qui eum circa hoc decipiat : concedendum enim erit ipsum existere, quam diu supponitur decipi. Nec denique quecumque alia excogitetur dubitandi causa, ulla talis adferri poterit, quae ipsum simul de eius existentia non certissimum reddat. Imo quo plures adferuntur dubitandi rationes, eo plura simul adferuntur argumenta, quac illum de sua existentia convincunt; adeo ut, quocumque se ad dubitandum vertat, cogatur nihilo minus in has voces erumpere: dubito, cogito, erge-sum.

Hac igitur detecta veritate simul etiam invenit omnium scientiarum fundamentum, ac etiam omnium aliarum veritatum mensuram ac regulam; scilicet: Quicquid tam clare ac distincte percipitur quam istud verum est.

Nullum vero aliud quam hoc scientiarum fundamentum esse posse, satis superque liquet ex praecedentibus; quoniam reliqua omnia facillimo negotio a nobis in dubium revocari possunt, hocautem nequaquam. Verumenimvero circa hoc fundamentum hicapprime notandum, hanc orationem: dubito, cogito, ergo sum non esse syllogismum, in quo maior propositio est omissa. Nam si syllogismus esset, praemissae clariores et notiores deberent esse, quam ipsa conclusio: ergo sum; adeoque ego sum non esset primum omnis cognitionis fundamentum, praeterquam quod non esset certa conclusio; nam eius veritas dependeret ab universalebus praemissis, quas dudum in dubium auctor revocaverat. Ideoque cogito, ergo sum unica est propositio, quae huic: ego sum cogitans aequivalet.

Sciendum porro, ut confusionem in sequentibus vitemus (clare enim ac distincte res percipienda est), quid simus. Nam hoc clare et distincte intellecto nostram essentiam cum aliis non confundemus. Ut igitur id ex praecedentibus deducat, sic pergit noster auctor.

Omnes quas olim de se habuit cogitationes in memoriam revocat, ut: animam suam esse exiguum quid instar venti vel ignis vel aetheris crassioribus sui corporis partibus infusum, et: corpus sibi notius esse quam animam, illudque a se clarius ac distinctius percipi. Atque hacc omnia clare pugnare cum iis deprehendit, quae hucusque intellexerat. Nam de suo corpore dubitare poterat, non autem de sua essentia quatenus cogitabat. Adde, quod hacc neque clare neque distincte percipiebat, ac consequenter es suae methodi praescripto tanquam falsa reiicere debebat. Unde quum talia ad se, quatenus hucusque sibi cognitus erat, pertinere intelligere non posset, pergit ulterius inquirere, quid ad suam essentiam proprie pertineat, quod in dubium revocare non potuerat, et ob quod suam existentiam concludere cogebatur. Talia autem sunt: qued sibi cavere voluerit, ne deciperetur; multa cupiverit inteligere; de omnibus quae intelligere non poterat dubitarit; mun tantum hucusque affirmarit; omnia reliqua negarit et tanquam falsa resoccerit; multaque etiam invitus imaginatus fuerit; et denique multa tanquam a sensibus venientia animatherterit. Quamque ex singulis his acque evidenter suam existentiam collipere, nec ullum horum inter ea, quae in dubium revocaverat, meensere potuerit, ac denique omnia hacc sub codem atributo concipi possint: sequitur omnia hacc vera esse et ad eius naturam perinere. Atque adeo ubi dixerat: cogito, omnes hi cogitandi modi intelligebantur, nempe dubitare, intelligere, affirmare, mgare, velle, nolle, imaginari et sentire.

Apprime autem hic notandum venit, quod magnum usum in sequentibus, ubi de distinctione mentis a corpore agetur, habehit; sempe 1. Hos cogitaudi modos clare ac distincte sine reliquis, de quibus adhuc dubitatur, intelligi. 2. Eorum clarum et distinctum quem habemus conceptum, obscurum atque confusum reddi, si iis aliqua, de quibus adhuc dubitamus, adscribere vel-

lemus.

### III. Liberatio ab omnibus dubiis.

Ut denique de iis, quae in dubium revocaverat, certus redderetur omneque dubium tolleret, pergit inquirere in naturam entis perfectissimi, et an tale existat. Nam ubi ens perfectissimum existere deprehendet, cuius vi omnia producuntur et conservantur, cuiusque naturae repugnat, ut sit deceptor; tum illa ratio dubitandi tolletur, quam ex eo, quod suam causam ignorabat, habuit. Sciet enim facultatem veri a falso dignoscendi a Deo samme bono et veraci ipsi non fuisse datam, ut deciperetur. Adeogue mathematicae veritates, seu omnia, quae ipsi evidentissima esse videntur, minime suspecta esse poterunt. Progreditur deinde ut caeteras causas dubitandi tollat, inquiritque undenam fiat, quod aliquando erremus. Quod ubi invenit ex eo oriri, quod libera nostra voluntate utamur ad assentiendum etiam iis, quae tantum confuse percepimus, statim concludere potuit, se in posterum ab errore cavere posse, modo non nisi clare et distincte vercentis assensum pracheat; quod unusquisque a se facile impetrare potest, quoniam potestatem habet cohibendae voluntatis, ac proinde efficiendi, ut intra limites intellectus contineatur. Verum quia in prima actate multa hausimus praciudicia, a quibus non facile liberamur, pergit porro, ut ab iis liberemur, et nihit nisi quod clare et distincte percipimus amplectamur, simplicas omnes notiones et ideas, ex quibus omnes nostrae cogitationes componuntur, enumerare, easque singulatim examinare, ut quicquid in unaquaque clarum, quid obscurum est, animadvantere possit. Sic enim facile clarum ab obscuro distinguere peterit, clarasque ac distinctas cogitationes efformare; adeoque facilis, quae a sensibus hausimus clarum, quid obscurum sit; et denique in quo somnium a vigiliis differat. Quo facto neque de suis vigiliis dubitare, neque a sensibus falli amplius potuit; ac sic se ab omnibus dubitationibus supra recensitis liberavit.

Verum antequam hic finem faciam, iis satisfaciendum videtur, qui sic argumentantur: ,, Quum Deum existere nobis per se non innotescat, de nulla re videmur posse unquam esse certi, nec Deum existere unquam nobis innotescere poterit. Nam ex incertis praemissis (omnia enim incerta esse diximus, quam diu nostram originem ignoramus) nihil certi concludi potest."

Hanc dissicultatem ut amoveat Cartesius\*), respondet hoc pacto: "Ex eo, quod nondum sciamus, an forte originis nostrae auctor nos tales creaverit, ut fallamur, etiam in iis, quae nobis vel evidentissima apparent, dubitare nequaquam possumus de iis, quae clare et distincte per se vel per ratiocinationem, quam diu nempe ad illam attendimus, intelliginus; sed tantum de iis, quae antehac demonstravimus vera esse, quorum memoria potest recurrere, quum non amplius attendimus ad rationes, ex quibus ea deduximus, quarumque adeo sumus oblití. Quapropter quamvis Deum existere non per se, sed tantum per aliud innotescere possit, poterimus tamen ad certam Dei existentiae cognitionem pervenire, dummodo ad omnes ex quibus illam concludimus praemissas accuratissime attendamus."

<sup>\*)</sup> Vide Cartes. princip. philos. part. I. artic. 13. Eiusdem meditat. de prima philos. V. fine, et respons. ad secund. obiect. num. 3.

Veran quoniam haec responsio quibusdam non satisfacit. Vidimus in praecedentibus, ubi de nostrae existenaliam dabo. tie certitudine atque evidentia loquebamur, nos illam ex eo condustice, quod, quecumque mentis aciem convertebamus, nullam distandi rationem offendebamus, quae eo inso nos de nostra existentia non convinceret, sive ubi ad nostram propriam naturam attendebamus, sive ubi nostrae naturae auctorem callidum decenterem fingebamus, sive denique aliam quanicumque extra nos dubitandi rationem accersebamus, quod circa nullam aliam rem became contingere deprehendimus. Nam quamvis ad naturam er, ar, trianguli attendentes cogimur concludere, eius tres angulos eme semales duobus rectis, non tamen idem possumus concluder ex co. quod forte a naturae nostrae auctore decipiamur: grandmodum ex hoe inso nostram existentiam certissime collichangs. Quapropter non, quocumque mentis aciem convertimes, cogimur concludere, trianguli tres angulos esse aequales duobus rectis: sed contra causam dubitandi invenimus, quia perme nullam talem Dei ideam habemus, quae nos ita afficiat, ut nelis impossibile sit cogitare, Deum esse deceptorem. Nam aeque facile est et, qui veram Dei ideam non habet, quam nos non babere iam supponimus, cogitare suum auctorem esse deceptoren, quam non esse deceptorem; quemadmodum illi, qui nulhabet trianguli ideam, aeque facile est cogitare, eius tres soculos aemantes esse, quam non esse acquales duobus rectis. Quere concedimus, nos de nulla re praeter nostram existentiam, Tumvis ad illius demonstrationem probe attendamus, posse esse absolute certos. quam din nullum Dei clarum et distinctum concestum habernus, qui nos affirmare faciat. Deum esse summe verscem, sicuti idea, quam trianguli habemus, nos cogit concludere, eius tres angulos esse aequales duobus rectis; sed negamas, pos ideo in nullius rei cognitionem pervenire posse. Nam. ut ex omnibus iamiam dictis patet, cardo totius rei in hoc solo versatur, nempe ut talem Dei conceptum efformare possimus, qui nos ita disponat, ut nobis non aeque facile sit cogitare, eum esse, quim non esse deceptorem; sed qui nos cogat affirmare, eum esse summe veracem. Ubi enim talem ideam efformaverimus. illa de mathematicis veritatibus dubitandi ratio tolletur. Nam

quocumque tum mentis aciem convertemus, ut de istarum aliqua dubitemus, nihil offendemus, ex quo ipso, quemadmodum circa nostram existentiam contigit, non concludere debeamus, illem esse certissimam. Exempli gratia si post Dei ideam inventam ad naturam trianguli attendamus, huius idea nos coget affirmare, eius tres angulos esse aequales duobus rectis: sin ad ideam Dei. haec etiam nos affirmare coget, eum summe veracem nostraeque natarae esse auctorem et continuum conservatorem, atque adeo nos circa istam veritatem non decipere. Nec minus impossibile nobis. erit cogitare, ubi ad Dei ideam (quam nos invenisse iam supnonimus) attendimus, eum esse deceptorem, quam, ubi ad ideam. trianguli attendimus, cogitare, tres eius angulos non esse aequeles duobus rectis. Et uti possumus talem trianguli ideam formare, quamvis nesciamus, an auctor nostrae naturae nos decipiat; sic etiam possumus ideam Dei nobis claram reddere atque ob oculos ponere, quamvis etiam dubitemus, an nostrae naturae auctor nos in omnibus decipiat. Et modo illam habeamus, quomodocumque eam acquisiverimus, sufficiet, ut iamiam ostensum est, ad omne dubium tollendum. His itaque praemissis ad difficultatem motam respondeo: "Nos de nulla re posse esse certos, non quidem quam diu Dei existentiam ignoramus (nam de hac re non locutus sum), sed quam diu eius claram et distinctam ideam non habemus." Quare si quis contra me argumentari velit, tale debebit esse argumentum: "De nulla re possumus esse certi. antequam Dei claram et distinctam ideam habeamus. Atqui claram et distinctam Dei ideam habere non possumus, quam diu nescimus, an nostrae naturae auctor nos decipiat. Ergo de nulla re possumus esse certi, quam diu nescimus, an nostrae naturae auctor nos decipiat " etc. Ad quod respondeo concedendo majorem et negando minorem: habemus enim claram et distinctam ideam trianguli, quamvis nesciamus, an nostrae naturae auctor nos decipiat; et modo talem Dei ideam, ut modo fuse ostendi, habeamus, nec de eius existentia nec de ulla veritate mathematica dubitare poterimus.

## Est praefati rem ipsam nunc aggredimur.

## DEFINITIONES.

L Cogitation is nomine complector omne id quod in nobis est, et cajus immediate conscii sumus.

Its ownes voluntatis, intellectus, imaginationis et sensuum operationes sunt cogitationes. Sed addidi "immediate" ad exciplends ea quae ex iis consequentur, ut motus voluntarius cogitationem quidem pro principio habet, sed ipse tamen non est orgitatio.

II. Idea e nomine intelligo cuiuslibet cogitationis formam illan, per cuius immediatam perceptionem ipsius eiusdem cogitatais conscius sum.

Alco ut nihil possim verbis exprimere intelligendo id quod dia, quin ex hoc ipso certum sit in me esse ideam eius, quod verbis illis significatur. Atque ita non solas imagines in phantasia depictas ideas voco, imo ipsas hic nullo modo voco ideas, quelenus sunt in phantasia corporea, hoc est, in parte aliqua cerbri depictae; sed tantum quatenus mentem ipsam in illam cerbri partem conversam informant.

III. Per realitatem obiectivam ideae intelligo entita-

Redenque modo dici potest perfectio obiectiva vel artificium obiectivum etc. Nam quaecumque percipimus tunquam in idearum obiectis, ea sunt in ipsis ideis obiective.

IV. Eadem dicuntur esse formaliter in idearum obiectis, quando talia sunt in ipsis, qualia illa percipimus; et eminenter, quando non quidem talia sunt, sed tanta, ut talium vicem supplere possint.

Nota, cum dico causam, eminenter" perfectiones sui effectus continere, tum me significare velle, quod causa perfectiones effectus excellentius, quam ipse effectus continet. Vide etiam axioma 8.

V. Omnis res, cui inest immediate, ut in subiecto, sive per quam existit aliquid quod percipimus, hoc est, aliqua proprietas sive qualitas sive attributum, cuius realis idea in nobis est, vocatur substantia.

Neque enim ipsius substantiae praecise suntae aliem habemus ideam, quam quod sit res, in qua formaliter vel eminenter existit illud aliquid quod percipimus, sive quod est obiective un aliqua ex nostris ideis.

VI. Substantia, cui inest immediate cogitatie, vocatur mens. Loquor autem hic de mente petius, quam de anima, quoniam animae nomen est aequivocum, et saepe pre re corporas usurpatur.

VII. Substantia, quae est subiectum immediatum extensionis et accidentium, quae extensionem praesupponunt, ut figurae, situs, motus localis etc., vocatur corpus.

An vero una et eadem substantia sit, quae vocatur mens et corpus, an duae diversae, postea erit inquirendum.

- VIII. Substantia, quam per se summe perfectam esse intelligimus, et in qua nihil plane concipimus quod aliquem defectum sive perfectionis limitationem involvat. Deus vocatur.
- IX. Quum quid dicimus in alicuius rei natura sive concepta contineri, idem est ac si diceremus, id de ea re verum esse, sive de ipsa posse vere affirmari.
- X. Duae substantiae realiter distingui dicuntur, quum unaquaeque ex ipsis absque alia potest existere.

Cartesii postulata kie omisimus, quia ex iis nikil in sequentibus concludimus. Attamen lectores serio rogamus, ut ipsa perlegant atque attenta meditatione considerent.

## AXIOMATA.

- I. In cognitionem et certitudinem rei ignotae non perveulmus, nisi per cognitionem et certitudinem alterius quae ipsa prior est certitudine et cognitione.
- II. Dantur rationes, quae nos de nostri corporis existentia dubitare faciunt.

Hoe re ipea in prolegomene estensum est, ideoque tanquam axioma hie ponitur.

III. Si quid praeter montem et corpus habemus, id nobis minus quam mens et corpus notum est.

Notendum, hace axiomate nihil de rebus extre nos affirmare, ul tentum ea, quae in nobis quatenus sumus res cogitantes reprimus.

## PROPOSITIONES.

PROPOS. I. De nulla re possumus absolute esse certi, quam diu nescimus nos existere.

DEMONSTR. Propositio hace per se patet; nam qui absolute muit se esse, simul nescit se esse affirmantem aut negantem, hoc est, certo se affirmare aut negare.

Notandum autem hic, quod, quamvis multa magna certituim affirmemus et negemus, ad hoc quod existamus non atteniums, tamen, nisi pro indubitato hoc praesupponatur, omnia habium revocari possent.

PROPOS. II. Ego sum debet esse per se notum.

DIMONSTR. Si negas, non ergo innotescet nisi per aliud, tais quidern (per ax. 1.) cognitio et certitudo prior erit in nobis in countiato, ego sum". Atqui hoc est absurdum (per praec.); imper se debet esse notum; quod erat demonstrandum.

Mopos. III. Ego quatenus res constans corpore sum non est primum nec per se cognitum.

DIMONSTR. Quaedam sunt quae nos de existentia mostri corper dibitare faciunt (per ax. 2.); ergo (per ax. 1.) in eius certitiom non perveniemus, nisi per cognitionem et certitudinem denis rei, quae ipsa prior est cognitione et certitudine. Ergo luc contiatio: ego quatenus res constans corpore sum non est pium nec per se cognitum; q. e. d.

ROPOS. IV. Ego sum non potest esse primum cognitum, nisi quatenus cogitamus.

MINESTE. Hoc enuntiatum "ego sum res corporea aut misus corpore" non est primum cognitum (per praec.), nec misus corpore menten et mes existentia, quatenus consto alla re praeter mentem et corpus, sum certus; nam si aliqua alia re a mente et corpore diversa constamus, ea nobis minus nota est, quam corpus (per ax. 3.). Quare ego sum uon potest esse primum cognitum, nisi quatenus cogitamus; q. e. d.

COROLLAR. Hinc patet mentem sive rem cogitantem noticrem esse corpore.

Verum ad uberiorem explicationem legantur Cartesii princip. philos. part. I. art. 11. et 12.

SCHOLIUM. Unusquisque certissime percipit, quod affirmat, negat, dubitat, intelligit, imaginatur etc., sive quod existit dubitans, intelligens, affirmans etc., sive uno verbo cogitans: neque potest hacc in dubium revocare. Quare hoc enuntiatum cogito sive sum cogitans unicum (per prop. 1.) et certissimum es fundamentum totius philosophiae. Et quum in scientiis nihil aliae quaeri neque desiderari possit, ut de rebus certissimi simus, quam omnia ex firmissimis principiis deducere, eaque aeque clara et distincta reddere ac principia, ex quibus deducuntur: clare sequitur, omne quod nobis aeque evidens est, quodque aeque clare et distincte atque nostrum iam inventum principium percipimus, omneque quod cum hoc principio ita convenit et ab hot principio ita dependet, ut si de eo dubitare velimus, etiam de hor principio esset dubitandum, pro verissimo habendum esse. Verum ut in iis recensendis quam cautissime procedam, ea tantum pro aeque evidentibus proque aeque clare et distincte a nobis perceptis in initio admittam, quae unusquisque in se, quatenus cogitans, observat: ut ex. gr. se hoc et illud velle, se certas tale habere ideas, unamque ideam plus realitatis et perfectionis in st continere, quam aliam; illam scilicet, quae objective contine esse et perfectionem substantiae, longe perfectiorem esse, quan illam, quae tantum obiectivam perfectionem alicuius accidenti continet; illam denique omnium esse perfectissimam, quae es entis summe perfecti. Haec, inquam, non tantum aeque evidente et aeque clare, sed forte etiam magis distincte percipimus. non tantum affirmant nos cogitare, sed etiam quomodo cogitemus Porro etiam illa cum hoc principio convenire dicemus, quae not possunt in dubium revocari, nisi simul hoc nostrum inconcussum fundamentum in dubium revocetur. Ut ex. gr. si quis dubitare PARS I.

33

veit, m ex nihilo aliquid flat, simul poterit dubitare, an nos quam din cogitamus simus. Nam si de nihilo aliquid affirmare potena, nempe quod potest esse causa alicuius rei, potero simul coden inre cogitationem de nihilo affirmare, ac dicere me nihil esse quam diu cogito. Quod quum mihi impossibile sit, impossibile sitem mihi erit cogitare, quod ex nihilo aliquid flat. His sic consideratis ea quae nobis impraesentiarum, ut ulterius pergere positius, necessaria videntur, hic ordine ob oculos ponere constitui, numeroque axiomatum addere; quandoquidem a Cartesio in fine responsionum ad secundas objectiones tanquam axio mata proponuntur, et accuratior quam ipse esse nolo. Attanen ne ab ordine iam incepto recedam, ea utcumque clariora midere, et quomodo unum ab alio, et omnia ab hoc principio nego mae cogitans "dependent, vel cum ipso evidentia et ratione comenint. ostendere conabor.

## AXIOMATA ex Cartesio depromta.

IV. Sunt diversi gradus realitatis sive entitatis. Nam substantia pus habet realitatis quam accidens vel modus, et substantia infaita quam finita. Ideoque plus est realitatis obiectivae in idea substantiae, quam accidentis, et in idea substantiae infinitae, quam in idea finitae. 1)

Hec exiona ex sola contemplatione nostrarum idearum, de querum existentia certi sumus, quia nempe modi sunt cogitandi, innetescit. Scimus enim, quantum realitatis sive perfectionis idea substantiae de substantia affirmat; quantum vero idea modi de medo. Quod quum ita sit, necessario etiam comperimus ideam substantiae plus realitatis obiectivae continere, quam ideam alicuius accidentis etc. Vide scholium proposit. 4.

V. Res cogitans si aliquas perfectiones novit quibus careat, sibi statim insas dabit, si sint in sua potestate. 2)

Hoe unusquisque in se, quatenus est res cogitans, observat. Quare (per schol. prop. 4.) de ipso certissimi sumus. Et eadem de causa non minus certi sumus de sequenti, nempe

<sup>1)</sup> Cartesii (meditat. de prima philos. p. 103. sq.) axioma 6.

<sup>4)</sup> Cartesii axioma 7.

VI. In omnis rei idea sive conceptu continetur existentia vel possibilis vel necessaria. 1)

84

Necessaria in Dei sive entis summe perfecti conceptu: nam alias conciperetur imperfectum, contra quod supponitur concipi: contingens vero sive possibilis in conceptu rei limitatae.

VII. Nulla res neque ulla rei perfectio actu existens potest hahere nihil sive rem non existentem pro causa suae existentiae. 2)

Hoc axioma nobis aeque perspicuum esse atque est ego sum cogitans in scholio proposit. 4. demonstravi.

VIII. Quicquid est realitatis sive perfectionis in aliqua re es formaliter vel eminenter in prima et adaequata eius causa. 2)

Per eminenter intelligo, quum causa perfectius continet omnem realitatem effectus, quam effectus ipse; per formaliter vero, quum aeque perfecte illam continet.

Hoc axioma a praecedenti dependet. Nam si supponeretur nihil vel minus esse in causa, quam in effectu, nihil in causa esset 🔌 causa effectus. At hoc est absurdum (per praec.). Quare non & quaecumque res potest esse causa alicuius effectus, sed praecise illa, in qua eminenter, vel ad minimum formaliter est omnis perfectio, quae est in effectu.

IX. Realitas objectiva nostrarum idearum requirit causam, in qua eadem ipsa realitas non tantum obiective, sed formaliter vel eminenter contineatur. 4)

Hoc axioma apud omnes, quamvis multi eo abusi sunt, is confesso est. Ubi enim aliquis aliquid novi concepit, nullus est qui non quaerat causam illius conceptus sive ideae. Ubi vero aliquam assignare possunt, in qua formaliter vel eminenter tantum realitatis contineatur, quantum est obiective in illo conceptu, auiescunt. Quod exemplo machinae a Cartesio princ. phil. part. I. art. 17. allato satis explicatur. Sic etiam si quis querat, undenam homo ideas suae cogitationis et corporis habeat, nemo non videt illum eas ex se, formaliter nimirum continente -

<sup>1)</sup> Vide Cartesii axioma 10.

<sup>2)</sup> Vide Cartesii axioma 3.

<sup>8)</sup> Vide Cartesii axioma 4.

<sup>4)</sup> Cartesii axioma 5.

ideae objective continent, habere. Quare si homo eret ideam, quae plus realitatis objectivae contineince formalis, necessario lumine naturali impulsi m extra hominem ipsum, quae omnem illem perprimalitar vel eminenter contineret, quaereremus. auam aliam proeter hanc causam assignavit, quam et distincte conceperit. Porro quod ad veritatem ratis attinet, ea a praecedentibus pendet. Nempe dantur diversi gradus realitatis sive entitatis in inde (per ax. 8.) pro gradu perfectionis perfectiorem virunt. Verum quum gradus realitatis, quos în ideis , non sint in ideis, quatenus tanquam modi cogitandi ur. sed quatenus una substantiam, alia modum tantiae repraesentat, seu uno verbo, quatenus ut imaconsiderantur\*): hinc clare sequitur idearum nulrimam causam posse dari, praeter illam, quam omvaturali clare et distincte intelligere modo ostendebas in qua eadem ipsa realitas, quam habent objective, er vel eminenter continetur. Hanc conclusionem, ut 'ligatur, uno aut altero exemplo explicabo. Nempe s aliquos (puta unum alicuius insignis philosophi, alius nugatoris) una eademque manu scriptos videt, nec verborum (hoc est, quatenus veluti imagines sunt), ad delineamenta characterum et ordinem literarum ullam inaequalitatem, quae ipsum cogat diversas were, inter ipsos agnoscet, sed ipsi ab eadem causa sodo processisse videbuntur. Verum si ad sensum verrationum attendat, magnam inter ipsos inaequalitaet, ac proinde concludet unius libri causam primam sam a prima causa alterius fuisse, unamque alia tanto m revera fuisse, quantum sensum orationum utriustive quantum verba, quatenus veluti imagines consieb invicem differre reperit. Loquor autem de prima rum, quae necessario debet dari, quamvis concedam,

e etiam certi sumus, quia id in nobis quatenus cogitantes. Vide praec. scholium.

imo supponam, unum librum ex alio describi posse, ut per se est manifestum. Idem etiam clare explicari potest exemple efficiei, puta alicuius principis. Nam si ad ipsius materialia tantum attendamus, nullam inaequalitatem inter ipsam et alias efficies reperiemus, quae nos cogat diversas causas quaerere: imo nikil obstabit, quin possimus cogitare, illam ex alia imagine fuisse depictam; et istam rursus ex alia, et sic in infinitum. Nam ad eius delineamenta nullam aliam causam requiri satis dignoscomus. Verum si ad imaginem, quatenus imago est, attendamus, statim causam primam cogemur quaerere, quae formaliter vel eminenter contineat id quod illa imago repraesentative continet. Nec video, quid ad confirmandum et dilucidandum hoc axioma ulterius desideretur.

X. Non minor causa requiritur ad rem conservandam, quam ad ipsam primum producendam. 1)

Ex eo, quod hoc tempore cogitamus, non necessario seguitur, nos postea cogitaturos. Nam conceptus, quem nostrae cogitationis habemus, non involvit sive non continet necessarian cogitationis existentiam; possum enim cogitationem, quamvis sanponam eam non existere, clare et distincte concipere. 2) Ouem autem uniuscuiusque causae natura debeat in se continere aut involvere perfectionem sui effectus (per ax. 8.): hinc clare seguitur, aliquid in nobis aut extra nos, quod nondum intelleximus, adhuc necessario dari, cuius conceptus sive natura involvat existentiam, quodque sit causa, cur nostra cogitatio incepit existere, et etiam ut existere pergat. Nam quamvis nostra cogitatio incepit existere, non ideo eius natura et essentia necesseriam existentiam magis involvit, quam antequam existeret, ideoque eadem vi eget, ut in existendo perseveret, qua eget, ut existere incipiat. Et hoc quod de cogitatione dicimus, dicendum etiam de omni re, cuius essentia non involvit necessariam existentiam.

XI. Nulla res existit, de qua non possit quaeri, quaenam sit causa (sive ratio) cur existat. 3)

<sup>1)</sup> Cartesii axioma 2.

<sup>2)</sup> Hoc unusquisque in se, quatenus est res cogitans, comperit.

<sup>3)</sup> Vide Cartesii axioma 1.

pun existere sit quid positivum, non possumus dicere, quod ut nibil pro causa (per ex. 7.). Ergo aliquem positivum un sive rationem, cur existat, assignare debemus, eamque mun, hoc est, quae extra rem ipsam est, vel internam, hoc quae in natura et definitione rei ipsius existentis compreitur.

positiones quatuor sequentes ex Cartesio desumtae.

**POS. V.** Dei existentia ex sola eius naturae consideratione cognoscitur.

EMONSTR. Idem est dicere aliquid in rei alicuius natura sive ptu contineri, ac dicere id ipsum de ea re esse verum (per l.). Atqui existentia necessaria in Dei conceptu continetur ax. 6.). Ergo verum est de Deo dicere, necessariam existenin eo esse sive ipsum existere.

Ex hac propositione multa praeclara sequentur. ab hoc solo, quod ad Dei naturam pertinet existentia, sive l Bei conceptus involvit necessariam existentiam, sicut conus trianguli, quod eius tres anguli sint aequales duobus rectis, grand eius existentia non secus atque eius essentia sit aeterna Les, omnis fere Dei attributorum cognitio, per quam in illius rem sive summam beatitudinem ducimur, dependet. Quare nopere desiderandum esset, ut humanum genus tandem aliado haec nobiscum amplecteretur. Fateor quidem quaedam praejudicia, quae impediunt, quo minus unusquisque hoc ) facile intelligat. \*) Verum si quis bono animo et solo veritatis eque verae utilitatis amore impulsus rem examinare velit, eaque m perpendere quae in Cartesi i medit. de prima phil. V. quacin fine responsionum ad primas objectiones habentur, et simul e de aeternitate part. II. nostrae appendicis cap. 1. tradimus: rocul dubio rem quam clarissime intelliget et nullus dubitare erit, an aliquam Dei ideam habeat: quod sane primum fundantum est humanae beatitudinis. Nam simul clare videbit, ideam

<sup>\*)</sup> Lege Cartesii principiorum phil. part. I. artic. 16.

Dei longe a caeterarum rerum ideis differre: ubi nempe intelliget Deum, quoad essentiam et existentiam, a caeteris rebus toto genere discrepare. Quare circa baec lectorem diutius hic detinere non est opus.

PROPOS. VI. Dei existentia ex eo solo, quod eius idea sit in nobis, a posteriori demonstratur.

DEMONSTR. Realitas obiectiva cuiuslibet ex nostris ideis requirit causam, in qua eadem ipsa realitas non tantum obiective, sed formaliter vel eminenter contineatur (per ax. 8.). Habemus autem ideam Dei (per def. 2. et 8.), huiusque ideae realitas obiectiva nec formaliter nec eminenter in nobis continetur (per ax. 4.), nec in ullo alio, praeterquam in ipso Deo potest continetu (per def. 8.). Ergo haec idea Dei, quae in nobis est, requirit Deum pro causa, Deusque proinde existit (per ax. 7.).

SCHOL. Quidam sunt qui negant, se ullam Dei ideam habere, quem tamen, ut ipsi aiunt, colunt et amant. Et quamvis ipsis Dei definitionem Deique attributa ob oculos ponas, nihil tamen proficies; non hercle magis, quam si virum a nativitate caecum colorum differentias, prout ipsos videmus, docere moliaris. Verum nisi eos tanquam pro novo animalium genere, medio scilicet inter homines et bruta, habere velimus, eorum verba parum curare debemus. Quomodo quaeso alio modo alicuius rei ideam ostendere possumus, quam eius definitionem tradendo eiusque attributa explicando? Quod quum circa Dei ideam praestemus, non est, quod verba hominum Dei ideam negantium propterea tantum, quod nullam eius imaginem in cerebro formare possunt, moram nobis iniiciant.

Deinde notandum, quod Cartesius, ubi citat axioma 4. ad ostendendum, quod realitas obiectiva ideae Dei nec formaliter nec eminenter in nobis continctur, supponit, unumquemque scire se non esse substantiam infinitam, hoc est, summe intelligentem, summe potentem etc., quod supponere potest. Qui enim scit se cogitare, scit etiam se de multis dubitare, nec omnia clare et distincte intelligere.

Denique notandum, quod ex def. 8. etiam clare sequatur, non

posse dari plures deos, sed tantum unum, ut propos. 11. huius, et in II. parte nostrae appendicis cap. 2. clare demonstramus.

PROPOS. VII. Dei existentia demonstratur etiam ex eo, quod nos ipsi habentes eius ideam existamus.

SCHOL. Ad hanc propositionem demonstrandam assumit Cartesins haec duo axiomata, nempe 1. Quod potest efficere id quod mains est sive difficilius, potest etiam efficere id auod minus. 2. Mains est creare sive (per ax. 10.) conservare substantiam. even attributa sive proprietates substantiae. Ouibus quid significure velit nescio. Nam quid facile, quid vero difficile vocat? Nitil enim absolute, sed tantum respectu causae facile aut difficile dicitur: adeo ut una et eadem res eodem tempore respectu diversenm causarum facilis et difficilis dici possit. Verum și illa diffeilia vocat, quae magno labore, facilia autem, quae minori libore ab eadem causa confici queunt, ut ex. gr. vis. quae sustollere potest 50 libras, duplo facilius sustollere poterit 25 libras: non erit sane axioma absolute verum, nec ex eo id quod intendit demonstrare poterit. Nam ubi ait: Si haberem vim me ipsum conservandi, etiam haberem vim mihi dandi omnes perfectiones, quae miki desunt (quia scilicet non tantam potestatem requirunt): insi concederem, quod vires, quas impendo ad me conservandum, possent alia plura longe facilius efficere, nisi iis eguissem ad me conservandum: sed quam diu iis utor ad me conservandum. nego me posse eas impendere ad alia quamvis faciliora efficienda. utin nostro exemplo clare videre est. Nec difficultatem tollit. si dicator, anod, auum sim res cogitans, necessario deberem scire, num ego in me conservando omnes meas vires impendam, et etiamonm ea sit causa, cur ego mihi non dem ceteras perfectiones. Nam (praeterquam quod de hac re iam non disputatur, sed tantum gromodo ex hoc axiomate necessitas huius propositionis seguatur) si id scirem, maior essem, et forte maiores vires requirerem, mam quas habeo, ad me in maiori illa perfectione conservandum.

<sup>&#</sup>x27;) Ne alia exempla quaeras, cape exemplum araneae, quae telam heile texit, quam homines non nisi difficillime texerent: homines contaquam plurima facillime faciunt, quae forte angelis impossibilia sunt.

Deinde nescio, an major sit labor substantiam, quam attribut creare (sive conservare), hoc est, ut clarius et magis philosophia loguar, nescio, an substantia non indigeat tota sua virtute et en sentia, qua se forte conservat, ad conservanda sua attributa. Se haec relinguamus, et quae nobilissimus auctor hic vult, ulteria examinemus, videlicet quid per facile, quid per difficile intelligat Non puto nec mihi ullo modo persuadeo, eum per difficile intel ligere id quod impossibile (ac proinde nullo modo potest concin quomodo fiat), et per facile id quod nullam implicat contrad ctionem (ac proinde facile concipitur, quomodo fiat); quamvis 1 medit. de prima phil. III. primo obtutu id videatur velle, ubi af Nec putare debeo, illa forsan, quae mihi desunt, difficilius a quiri posse, quam illa quae iam in me sunt. Nam contra manif stum est longe difficilius fuisse, me, hoc est, rem sive substantia cogitantem ex nihilo emergere, quam etc. Nam id nec cum ye bis auctoris conveniret, nec etiam eius ingenium redoleret. enim, ut primum omittam, inter possibile et impossibile, sh inter id quod intelligibile est, et inter id quod non intelligibile es nulla datur ratio, sicuti neque inter aliquid et nihil: et potestas a impossibilia non magis quadrat, quam creatio et generatio ad ne entia: ideoque nullo modo inter se comparanda. Adde quod il tantum inter se comparare et eorum rationem cognoscere possun quorum omnium clarum et distinctum habeo conceptum. igitur sequi, quod qui potest impossibile facere, possit etiam A cere id, quod possibile est. Quaeso enim, quaenam esset hat conclusio: "Si quis potest facere circulum quadratum, poter etiam facere circulum, cuius omnes lineae, quae a centro ad ci cumferentiam possunt duci, sint aequales;" aut: "si quis pote facere ut to nihil patiatur, eoque uti tanguam materia, ex qu aliquid producat, etiam habebit potestatem, ut ex aliqua re al Nam, uti dixi, inter haec et similia nulla dati guid faciat." convenientia, neque analogia, neque comparatio, neque ul quaecumque ratio. Atque hoc unusquisque videre potest, moc ad rem parum attendat. Quare hoc ab ingenio Cartesii prorsi alienum existimo. Verum si ad secundum axioma ex duobi modo allatis attendo, videtur, quod per maius et difficilius inte ligere vult id quod persectius est, per minus vero et sacilius

norfacting. At hoc etiam valde obscurum videtur. Nam k est difficultas, quae superius. Nego enim, ut supra. a motest maius facere, posse simul et eadem opera, ut in itione debet supponi, quod minus est facere. Deinde Males ast creare sive conservare substantiam, evan attrime per attributa non intelligere potest id quod in subremaliter continetur, et ab ipsa substantia non nisi ratione bur. Nam tum idem est creare substantiam, quam creare . Noc etiam propter candem rationem intelligere potest ses substantiae, quae ex eius essentia et definitione nemerumtur. Multo etiam minus intelligere potest, quod datur velle, proprietates et attributa alterius substantiae. . al dico, quod potestatem habeo ad me, substantiam seritantem finitam, conservandum, non ideo possum diad habeam etiam potestatem mihi dandi perfectiones submfinitae, quae tota essentia a mea differt. Nam vis sive . qua in meo esse me conservo, toto genere differt a vi atia, qua substantia absolute infinita se conservat, a qua s at proprietates non nisi ratione distinguuntur.\*) Ideomuis supponerem me meinsum conservare) si vellem conme mihi posse dare perfectiones substantiae absolute inaliud supponerem', quam quod possem totam meam m in nihilum redigere, et denuo substantiam infinitam Oned sane longe majus esset, quam tantum supponere, mem me substantiam finitam conservare. Ouum itaque um per attributa sive proprietates intelligere possit, nihil stat. quam qualitates, quas ipsa substantia eminenter fut haec et illa cogitatio in mente, quas mihi deesse clare non vero quas altera substantia eminenter continet (ut a motus in extensione: nam tales perfectiones mihi, rei mezitanti, non sunt perfectiones, ideoque non mihi de-Sed tum id, quod Cartesius demonstrare vult, nullo hec axiomate concludi potest: nempe quod, si me con-

ta, quod vis, qua substantia se conservat, nibil est praeter atiam, et non nisi nomine ab eadem differt, quod maxime loshit, ubi in appendice de Dei potentia agemus.

servo, etiam habeo potestatem mihi dandi omnes perfectiones, quas ad ens summe perfectum clare reperio pertinere; ut ex mode dictis satis constat. Verum ne rem indemonstratam relinquamus et omnem confusionem vitemus, visum suit sequentia le m mata in antecessum demonstrare, ac postea iis demonstrationem huten septimae propositionis superstruere.

LEMMA I. Quo res sua natura perfectior est, eo maiorem eststentiam et magis necessariam involvit; et contra, quo megis necessariam existentiam res sua natura involvit, eo perfectior est.

DEMONSTR. In omnis rei idea sive conceptu continetur exis stentia (per ax. 6.). Ponatur igitur A esse res quae decem gradus habet perfectionis. Dico, quod eius conceptus plus existentiae involvit, quam si supponeretur, quinque tantum gradus perfactionis continere. Nam quum de nihilo nullam possimus affirmare existentiam (vide schol. propos. 4.), quantum eius perfectioni cogitatione detrahimus, ac proinde magis ac magis de nihilo participare concipimus, tantum etiam possibilitatis existentiae de ipes negamus. Ideoque si eius gradus perfectionis in infinitum diminul concipiamus usque ad o sive ciphram, nullam existentiam sive absolute impossibilem existentiam continebit. Si autem contra eim 3 gradus in infinitum augeamus, summam existentiam, ac proinde summe necessariam involvere concipiemus. Ouod erat primum. Deinde quum haec duo nullo modo separari queant (ut ex ax. 6. totaque prima parte huius satis constat), clare seguitur id, quod se- 1 cundo loco demonstrandum proponebatur.

Nota I. quod, quamvis multa dicantur necessario existere ex eo solo, quod datur causa determinata ad ipsa producende, de iis hic non loquamur, sed tantum de ea necessitate et possibilitate, quae ex sola naturae sive rei essentiae consideratione nulla habita ratione causae sequitur.

Nota II. quod hic non loquimur de pulchritudine et de altis perfectionibus, quas homines ex superstitione et ignorantia perfectiones vocare voluerunt. Sed per perfectionem intelligo tentum realitatem sive esse. Ut ex. gr. in substantia plus realitatis contineri percipio, quam in modis sive accidentibus. Ideoque

mais necessariam et perfectiorem existentiam continere ideligo, quam accidentia, ut ex axiom. 4. et 6. satis t.

**EOLLAR.** Hinc sequitur, quicquid necessariam existenralvit esse ens summe perfectum seu Deum.

A II. Qui potentiam habet se conservandi, eius natura ressariam involvit existentiam.

MICRATE. Qui vim habet se conservandi, vim etiam habet di (per ax. 10.), hoc est (ut facile omnes concedent), nulla causa externa ad existendum, sed sola ipsius natura erit fficiens, ut existat vel possibiliter (vide ax. 7.) vel necesati non possibiliter: nam (per id quod circa x. 10. de mi) tum ex eo quod iam existeret, non sequeretur, ipsum attiturum (quod est contra hypothesin). Ergo necessario, eius natura necessariam involvit existentiam; quod erat

MONSTR. PROPOSITIONIS VII. Si vim haberem me conservandi, talis essem naturae, ut necessariam involve-istentiam (per lemma 2.); ergo (per coroll. lemm. 1.) tara omnes contineret perfectiones. Atqui in me, quatema res cogitans, multas imperfectiones invenio, ut quod m, quod cupiam etc., de quibus (per schol. propos. 4.) ertas. Ergo nullam vim habeo me conservandi. Nec dissum, quod ideo iam careo illis perfectionibus, quia eas m denegare volo; nam id clare primo lemmati et ei, quod (per ax. 5.) clare reperio, repugnaret.

inde non possum iam existere, quin conserver, quam diu sive a me ipso, siquidem habeam istam vim, sive ab alio, am habet (per ax. 10. et 11.). Atqui existo (per schol. 4.), et tamen non habeo vim me ipsum conservandi, ut a probatum est. Ergo ab alio conservor. Sed non ab alio, m non habet se conservandi (per eandem rationem, qua me meipsum conservare non posse demonstravi); ergo ab qui vim habet se conservandi, hoc est (per lemma 2.) cuius necessariam involvit existentiam, hoc est (per coroll. 1.) qui omnes perfectiones, quas ad ens summe perfectum

clare pertinere intelligo, continet. Ac proinde ens summe pe fectum, hoc est (per def. 8.) Deus, existit, ut erat dem.

COROLLAR. Deus potest efficere id omne quod clare p

pimus, prout id ipsum percipimus.

DEMONSTR. Haec omnia clare seguuntur ex praecedenti positione. In ipsa enim Deum existere ex eo probatum est. debeat aliquis existere, in quo sint omnes perfectiones, quant idea aliqua est in nobis. Est autem in nobis idea tantae alica potentiae, ut ab illo solo, in quo ipsa est, coelum et terra et etiam omnia, quae a me ut possibilia intelliguntur, fieri po Ergo simul cum Dei existentia haec etiam omnia de ipeo pre sunt.

# PROPOS. VIII. Mens et corpus realiter distinguus

DEMONSTR. Quicquid clare percipimus, a Deo fieri potesti prout illud percipimus (per coroll, praec.). Sed clare percipimus mentem, hoc est (per def. 6.) substantiam cogitantem absque cetpore, hoc est (per def. 7.) absque substantia aliqua extensa (per propos. 3. et 4.): et vice versa corpus absque mente (ut facile outnes concedunt). Ergo saltem per divinam potentiam mens ca potest sine corpore, et corpus sine mente.

Iam vero substantiae, quae esse possunt una absque alia. 🖦 🐚 liter distinguuntur (per def. 10.); atqui mens et corpus sunt sub-mox probatum est): ergo mens et corpus realiter distinguuntur.

Vide Cartesii in fine responsionum ad secundas obiectiones propos. 4., et quae habentur principiorum phil. parte I. ab art. 33. usque ad art. 29. Nam ea hic describere non operae pretium iudico.

#### PROPOS. IX. Deus est summe intelligens.

ŧ. ħ

DEMONSTR. Si neges; ergo Deus aut nihil aut non omnis, seu quaedam tantum intelligit. At quaedam tantum intelligere # caetera ignorare, limitatum et imperfectum intellectum supporit, quem Deo adscribere absurdum est (per defin. 8.). nihil intelligere, vel indicat in Deo carentiam intellectionis, ut in hominibus ubi nihil intelligunt, atque imperfectionem involvit, m endere non potest (per cand. definit.), vel indicat, ioni Dei repugnet, ipsum aliquid intelligare. At quum e de ipso prorsus negetur, non poterit ullum intelle-(per ax. 8.). Quum autem intellectus clare et distincte ipiatur, Deus illius causa esse poterit (per coroll. prolage longe abest, ut Dei perfectioni repugnet, ipsum ligere. Quare crit summe intelligens; q. e. demonstr. Quamvis concedendum sit, Deum esse incorpopos. 16. demonstratur, hoc tamen non ita accipiencomnes extensionis perfectiones ab eo removendae sint; and quatenus extensionis natura et proprietates ima aliquam involvent. Quod dem etiam de Dei intelendum est, quemadmodum omnes, qui ultra vulgus um sapere volunt, fatentur, ut fuse explicabitur in and. part. II. cap. 7.

## X. Quicquid perfectionis in Deo reperitur, a Deo est.

rra. Si neges: ponatur in Deo aliquam perfectionem a Deo non est. Erit illa in Deo vel a se, vel ab aliquo io. Si a se, ergo necessariam sive minime possibilem tentiam (per lemma 2. prop. 7.), adeoque (per coroll. landem) erit quid summe perfectum; ac proinde (per Deus. Si itaque dicatur aliquid in Deo esse, quod a al dicitur id esse a Deo; q. e. demonstr. Si vero ab o diverso sit, ergo Deus non potest concipi per se lectus contra definit. 8. Ergo quicquid perfectionis in ar, a Deo est; q. e. d.

## ROPOS. XI. Non dantur plures dii.

Frm. Si neges: concipe, si fieri potest, plures deos, B. Tum necessario (per propos. 9.) tam A quam B intelligens, hoc est, A intelliget omnia, se scilicet et im B intelliget se et A. Sed quum A et B necessario r propos. 5.); ergo causa veritatis et necessitatis ideae mes est in A, est ipse B; et contra causa veritatis et ideae ipsius A, quae est in B, est ipse A. Quapropter

erit aliqua perfectio in A, quae non est ab A, et in B, quae non in est a B. Ideoque (per praeced.) nec A nec B erunt dii; adeoque non dantur plures; q. e. d.

Notandum hic, quod ex hoc solo, quod aliqua res ex se secessariam involvit existentiam, qualis est Deus, necessario 👟 🛴 quatur, illam esse unicam: ut unusquisque apud se attenta meditatione deprehendere poterit; atque eliam hic demonstrare se tuissem; sed modo non ita ab omnibus perceptibili, quemadmedum in hac propositione factum est.

#### Omnia quae existunt a sola vi Del PROPOS. XII. conservantur.

1

T

۹,

14

DEMONSTR. Si negas: supponatur aliquid se ipsum conservare. Quare (per lemma 2. propos. 7.) eius natura necessariam involvit existentiam; ac proinde (per corollar. lemm. 1. eiusdem) esset Deus, darenturque plures dii, quod est absurdum (per praec.). Ergo nihil existit, quod sola vi Dei non conservetur: q. e. d.

COROLLAR. I. Deus est omnium rerum creator.

DEMONSTR. Deus (per praec.) omnia conservat, hoc est (per : [ ax. 19.), omnia quae existunt creavit et adhuc continuo creat. Đ,

COROLLAR. II. Res nullam ex se habent essentiam. quet sit causa cognitionis Dei: sed contra, Deus est causa rerum etiam quoad earum essentiam.

DEMONSTR. Ouum nihil persectionis in Deo reperiatur, quod a Dec non sit (per propos. 10.); nullam res ex se habebunt essentiam, quae possit esse causa cognitionis Dei. Sed contra, quan Deus omnia non ex alio generarit, sed prorsus crearit (per prop. 12. cum coroll.), et actio creandi nullam agnoscat causam praeter efficientem (sic enim creationem definio), quae Deus est : sequitur, res ante creationem prorsus nihil fuisse: ac proinde etiam Deum causam fuisse earum essentiae; q. e. d.

Notandum, hoc corollarium ex eo etiam patere, quod Deus sit omnium rerum causa sive creator (per coroll. 1.), et que causa omnes effectus perfectiones in se continere debeat (per as-8.). quemadmodum unusquisque facile videre potest.

OLLAR. III. Hine clare sequitur, Deum non sentire nie percipere; nam illius intellectus a nulla re extra se atur, sed omnia ab eo profluunt.

OLLAR. IV. Deus est causalitate prior rerum essentia et a, ut clare ex 1. et 2. corollar. huius propositionis sequitur.

DS. XIII. Deus est summe verax minimeque deceptor.

nid imperfectionis deprehendimus. Et quum omnis deit per se notum) aut fallendi voluntas non nisi ex malitia procedat ), metus autem diminutam potentiam suppoitia vero privationem bonitatis; nulla deceptio aut fallendi Dei, enti scilicet summe potenti et summe bono, erit nda: sed contra summe verax minimeque deceptor dicene. d. Vide Cartesii responsion. ad secundas obiectiones

OS. XIV. Quicquid clare et distincte percipimus verum est.

tokstr. Facultas veri a falso dignoscendi, quae (ut unustia se comperit et ex omnibus, quae iam demonstrata sunt, est) in nobis est, a Deo creata est et continuo conservatur p. 12. cum coroll.), hoc est (per praec.), ab ente summe ninimeque deceptore; neque ullam facultatem (ut unusia se comperit) nobis donavit abstinendi sive non assentis, quae clare et distincte percipimus. Quare si circa ea emur, omnino a Deo essemus decepti, essetque deceptor, per praec.) est absurdum. Quicquid igitur clare et dipercipimus, verum est; q. e. d.

IOL. Quum ea, quibus necessario, ubi a nobis clare et

loc axioma inter axiomata non recensui, quia minime opus fuit. non egeham, nisi ad solam hanc proposit. demonstr., et etlam sam diu Dei existentiam ignorabam, nolui aliqua pro veris asmisi quae poteram ex primo cognito ego sum deducere, ut in 4. scholio monui. Porro definitiones metus et malitiae non ter definitiones posui, quia nemo eas ignorat, et iis non egeo olam hanc propositionem.

distincte percipiuntur, assentiri debemus, necessario sint vera, atque facultatem habeamus, iis, quae obscura et dubia sunt sites quae ex certissimis principiis non sunt deducta, non assentiendi, ut unusquisque in se comperit: clare sequitur nos semper possa cavere, ne in errores incidamus, et ne unquam fallamur (quasi idem adhuc clarius ex sequentibus intelligetur), modo serio apulinos constituamus, nihil affirmare quod non clare et distincte percipimus, sive quod ex per se claris et certis principiis non deductum est.

## PROPOS. XV. Error non est quid positivum.

DEMONSTR. Si error quid positivum esset, solum Deum pre causa haberet, a quo continuo deberet procreari (per propos. 12.). Atqui hoc est absurdum (per propos. 13.). Ergo error non est quid positivum; q. e. d.

SCHOL. Quum error non sit quid positivum in homine, nindi aliud poterit esse, quam privatio recti usus libertatis (per schel. propos. 14.): ideoque non nisi eo sensu, quo dicimus absentiam solis causam esse tenebrarum, vel quo Deus, propterea quod infantem excepto visu aliis similem fecit, causa caecitatis dicitur, Deus causa erroris dicendus; nempe quia nobis intellectum ad pauca tantum se extendentem dedit. Quod ut clare intelligatur, et simul etiam quomodo error a solo abusu nostrae voluntatis pesdeat, ac denique quomodo ab errore cavere possimus, modes, quos cogitandi habemus, in memoriam revocemus, nempe omnes modos percipiendi (ut sentire, imaginari et pure intelligere) et volendi (ut cupere, aversari, affirmare, negare et dubitare); nam omnes ad hos duos referri possunt.

Circa eos autem venit notandum: 1. Quod mens, quatenus res clare et distincte intelligit iisque assentitur, non potest falli (per propos. 14.); neque etiam, quatenus res tantum percipit neque iis assentitur. Nam quamvis iam percipiam equum alatum, certum est, hanc perceptionem nihil falsitatis continere, quam dim non assentior, verum esse dari equum alatum, neque etiam quam diu dubito, an detur equus alatus. Et quum assentiri nihil aliud sit, quam voluntatem determinare, sequitur, errorem a solo usu voluntatis pendere.

Oud ut adhuc clarius pateat, notandum 2. Quod nos non anton habeamus potestatem iis assentiendi, quae clare et di-Histe sercipimus, verum etiam iis, quae quocumque alio modo maines. Nam nostra voluntas nullis limitibus determinata 1 Oned clare unusquisque videre potest, modo ad hoc attenat. mempe quod. si Deus facultatem nostram intelligendi infinimreddere vellet, non ipsi opus esset, nobis ampliorem faculsen assentiendi dare, quam ea est, quam iam habemus, ut anibus a nobis intellectis assentiri possemus: sed bacc eadem. am jam habemus, rebus infinitis assentiendis sufficeret. Et re sa etiam experimur, quod multis assentiamur, quae ex certis incipiis pon deduximus. Porro ex his clare videre est, quod, si tellectus aeque se latius extenderet ac volendi facultas, sive si stendi facultas non latius se extendere posset, quam intellectus. denique si facultatem volendi intra limites intellectus continere memus. nunquam in errorem incideremus (per propos. 14.).

Verum ad duo priora praestanda nullam habemus potestatem; implicat, ut voluntas non sit infinita, et intellectus creatus Restat igitur tertium considerandum: nempe an hacamps potestatem, facultatem nostram volendi intra limites inellectus continendi. Ouum autem voluntas libera sit ad se detercinandam, sequitur nos potestatem habere, facultatem asseniendi intra limites intellectus continendi, ac perinde efficiendi, ne a errorem incidamus; unde evidentissime patet, a solo usu liberitis rolinitatis pendere, ne unquam fallamur. Quod autem nora voluntas libera sit, demonstratur a Cartesio princip. phil. art. I. art. 39. et meditat. de prima phil. IV. (de vero et falso). et nobis in nostrae append. cap. ultimo fuse etiam ostenditur. Et mmvis, ubi rem clare et distincte percipimus, non possimus ei on assentiri: necessarius iste assensus non ab infirmitate, sed a via libertate et perfectione nostrae voluntatis pendet. Nam asentiri vero est in nobis perfectio (ut per se satis notum), nec vomtas namam perfectior est nec magis libera, quam quum se prorts determinat. Quod quum contingere potest, ubi mens aliquid are et distincte intelligit, necessario cam perfectionem statim bi dabit (per ax. 5.). Quare longe abest, ut per id quod minime differentes simus in amplectendo vero, nos minus liberos esse Spinger I. 4

intelligamus. Nam contra pro certo statuimus, quo mae differentes sumus, eo nos minus liberos esse.

Restat itaque hic tantum explicandum, quomodo error ctu hominis nihil sit nisi privatio, respectu vero Dei mera tio.\*) Quod facile videbimus, si prius animadvertamus. eo, quod multa percipimus praeter ea, quae clare intellis persectiores esse, quam si ea non perciperemus: ut clare constat, quod, si suppoperetur, nos nihil clare et distincte percipere, sed tantum confuse, nihil perfectius haber quam res confuse percipere, nec aliud nostrae naturae desi posset. Porro rebus quamvis confusis assentiri, quatenus actio quaedam est, perfectio est. Quod etiam unicuique festum erit, si, ut supra, supponat, naturae hominis repu ut res clare et distincte percipiat; tum enim perspicaum e longe melius homini esse, rebus quamvis confusis assent libertatem exercere, quam semper indifferentem, hoc e modo ostendimus) in infimo gradu libertatis manere. Et si ad usum et utilitatem vitae humanae attendere volumus, id sus necessarium reperiemus, ut quotidiana experientia i quemque satis docet.

Quum igitur omnes modi, quos cogitandi habemus, qui in se solis spectantur, perfecti sint; non potest eatenus in ii id, quod formam erroris constituit. Verum si ad modos ve prout ab invicem differunt, attendamus, alios aliis perfectioner, attendamus, alios aliis perfectioner, magis liberam reddunt. Deinde etiam videbimus, quam diu rebus confusis assentimur, efficiamus, ut mens apta sit ad verum a falso dignoscendum; ac proinde ut elibertate careamus. Quare rebus confusis assentiri, qui quid positivum est, nihil imperfectionis nec formam erroritinet; sed tantum quatenus eo optima libertate, quae ad no naturam spectat et in nostra potestate est, nos nosmet priv Tota igitur imperfectio erroris in sola optimae libertatis priv consistet, quae error vocatur. Privatio autem dicitur, qui qua perfectione, quae nostrae naturae competit, privamur;

<sup>\*)</sup> Conf. Cartesii princ. philos. part. I. art. 81.

vero, qui nostra culpa ea perfectione caremus, quatenus, quemadone possumus, voluntatem non intra limites intellectus conficenus. Quum igitur error nihil aliud sit respectu hominis, qua privatio perfecti sive recti usus libertatis, sequitur illam non isula facultate, quam a Deo habet, nec etiam in ulla facultatum quatione, quatenus a Deo dependet, sitam esse. Nec dicere possumus, quod Deus nos maiori intellectu, quam nobis dare patentat, privavit, ac proinde fecit, ut in errores incidere possumus. Nam nullius rei natura a Deo aliquid exigere potest, nec tiquid ad aliquam rem pertinet praeter id, quod Dei voluntas ei largiri voluit; nihil enim ante Dei voluntatem extiit, nec etiam tracipi potest, ut fuse in nostrae append. II. cap. 7. et 8. explicatur. Quare Deus non magis nos maiori intellectu sive perfectiori ficultate intelligendi privavit, quam circulum proprietatibus globi et peripheriam proprietatibus sphaerae.

Quum itaque nulla nostrarum facultatum, quomodocumque masideretur, ullam in Deo imperfectionem ostendere possit: clare sequitar, quod imperfectio illa, in qua forma erroris consistit, and misi respectu hominis sit privatio; verum ad Deum ut cius causam relata, non privatio, sed tantum negatio dici possit.

## PROPOS. XVI. Deus est incorporeus.

DEMONSTR. Corpus est subjectum immediatum motus localis (per del. 7.). Quare si Deus esset corporeus, divideretur in partes, quod quum clare involvat imperfectionem, absurdum est de Deo (per def. 8.) affirmare.

ALITER. Si Deus esset corporeus, posset in partes dividi (per def. 7.). Iam vel unaquaeque pars per se posset subsistere, vel non posset subsistere. Si hoc, esset similis caeteris quae a Deo creata sunt, ac proinde, ut omnis res creata, continuo eadem vi a Deo procrearetur (per prop. 10. et ax. 11.) et ad Dei naturam non magis quam caeterae res creatae pertineret; quod est absurdum (per prop. 5.). Verum si unaquaeque pars per se existit, debet etiam unaquaeque necessariam existentiam involvere (per huma 2. prop. 7.), et consequenter unaquaeque ens esset summe perfectum (per coroll. lemm. 2. prop. 7.). Sed hoc etiam est heardum (per prop. 11.). Ergo Deus est incorporeus; q. e. dem.

## PROPOS. XVII. Deus est ens simplicissimum.

DEMONSTR. Si Deus ex partibus componeretur, deberent partes (ut facile omnes concedent) priores ad minimum natura Deo esse; quod est absurdum (per coroll. 4. prop. 12.). Est isitur ens simplicissimum: q. e. d.

COROLLAR. Hinc seguitur, Dei intelligentiam, volunta seu decretum et potentiam non distingui nisi ratione ab essentia.

#### PROPOS. XVIII. Deus est immutabilis.

DEMONSTR. Si Deus esset mutabilis, non posset ex m sed deberet secundum totam essentiam mutari (per prop. 17 At essentia Dei necessario existit (per prop. 5. 6. et 7.). Em Deus est immutabilis: q. e. d.

#### PROPOS. XIX. Deus est aeternus.

٤.

æ

è,

ы

1 DEMONSTR. Deus est ens summe perfectum (per def. 8.). ъ. quo sequitur (per prop. 5.), ipsum necessario existere. big. ipsi limitatam existentiam tribuamus, limites eius existentiae i cessario, si non a nobis, saltem ab ipso Deo debent intelligi (per prop. 9.), quia est summe intelligens. Quare Deus ultra illes limites se, hoc est (per def. 8.) ens summe perfectum, non exstentem intelliget; quod est absurdum (per prop. 5.). Ergo Dess non limitatam, sed infinitam habet existentiam, quam acternitatem vocamus. Vide nostrae append. part. II. cap. 1. Deus initia est aeternus: q. e. d.

## PROPOS. XX. Deus omnia ab aeterno praeordinavit.

DEMONSTR. Quum Deus sit aeternus (per praeced.), erit che intelligentia acterna, quia ad eius acternam essentiam pertinel (per coroll. prop. 17.). Atqui eius intellectus ab eius voluntate sive decreto in re non differt (per coroll. prop. 17.). Ergo quas dicimus Deum ab aeterno res intellexisse, simul dicimus eum 🏚 aeterno res ita voluisse sive decrevisse: q. e. d.

COROLLAR. Ex hac propositione sequitur Deum esse summe constantem in suis operibus.

PROPOS. XXI. Substantia extensa in longum, latum of profundum revera existit: nosque uni eius parti miti sumus.

PRIORETA. Res extensa, prout a nobis clare et distincte perbitar, ad Dei naturam non pertinet (per prop. 16.); sed a Deo teri potest (per coroll. prop. 7. et per prop. 8.). Deinde clare distincte percipimus (ut unusquisque in se, quatenus cogitat. sent), substantiam extensam causam sufficientem esse ad promendam in nobis titillationem, dolorem similesque ideas sive entiones, quae continuo in nobis quamvis invitis producuntur. in praeter substantiam extensam, aliam nostrarum sensationum puta Deum aut angelum, fingere volumus, statim nos ac distinctum quem habemus conceptum destruimus. temopter ) quam diu ad nostras perceptiones recte attendimus. mili admittamus, nisi quod clare et distincte percepimus, ersus propensi seu minime indifferentes erimus ad assentienm. quod substantia extensa sola sit causa nostrarum sensatiom: ac proinde ad affirmandum, quod res extensa a Deo creata istat. Atque in hoc sane falli non possumus (per prop. 14. cum holio). Quare vere affirmatur, quod substantia extensa in lon-. latum et profundum existat. Quod erat primum.

Porro inter nostras sensationes, quae in nobis (ut iam demontravimus) a substantia extensa produci debent, magnam differentiam observamus, nempe ubi dico, me sentire, seu videre arboseu ubi dico me sitire, dolere etc. Huius autem differentiae asam clare video me non posse percipere, nisi prius intelligam, me is parti materiae arcte esse unitum, et aliis non item. Quod quum are et distincte intelligam, nec ullo alio modo a me percipi poste, verum est (per prop. 14. cum scholio), me uni materiae parti intum esse. Quod erat secundum. Demonstravimus igitur q. e. d.

Nota. Nisi lector hic se consideret tantum ut rem cogitanmet corpore carentem, et omnes rationes, quas antea habuit redendi, quod corpus existat" tanquam praeiudicia deponat, restra hanc demonstrationem intelligere conabitur.

<sup>&</sup>quot;) Vide demonstrationem propos. 14. et schol. propos. 15.

# PRINCIPIORUM PHILOSOPHIA

### PARS SECUNDA.

#### POSTULATUM.

Petitur hic tantum, ut unusquisque ad suas perceptiones quan accuratissime attendat, quo clarum ab obscuro distinguere possis

#### DEFINITIONES.

- I. Extensio est id quod tribus dimensionibus constat: non autem per extensionem intelligimus actum extendendi, aut aliquid a quantitate distinctum.
- II. Per substantiam intelligimus id quod ad existendum solo Dei concursu indiget.
  - III. Atomus est pars materiae sua natura indivisibilis.
- IV. Indefinitum est id, cuius fines (si quos habet) ab humano intellectu investigari nequeunt.
  - V Vacuum est extensio sine substantia corporea.
- VI. Spatium ab extensione non nisi ratione distinguimus, sive in re non differt. Lege Cartesii princip. phil. part. II. art. 10.
- VII. Quod per cogitationem dividi intelligimus, id divisibile est. saltem potentia.
- VIII. Motus localis est translatio unius partis materiat sive unius corporis ex vicinia corum corporum, quae illud immediate contingunt et tanquam quiescentia spectantur, in viciniam aliorum.

Hac definitione utitur Cartesius ad motum localem explicandum, quae ut recte intelligatur, considerandum venit

1. Quod per partem materiae intelligit id omne, quod simul transfertur, etsi rursus id ipsum constare possit ex multis partibus.

- 2. Quod ad vitandam confusionem in hac definitione loquitur tentum de eo, quod perpetuo est in re mobili, scilicet translatime, ne confundatur, ut passim ab aliis factum est, cum vi nelactione quae transfert. Quam vim vel actionem vulgo putant tentum ad motum requiri, non vero ad quietem; in quo plane decipiantur. Nam, ut per se notum, eadem vis requiritur, ut elicui corpori quiescenti certi gradus motus simul imprimantur, que requiritur, ut rursus eidem corpori certi isti gradus motus simul adimantur, adeoque plane quiescat. Quin etiam experienta probatur: nam fere aequali vi utimur ad navigium in quas stagnante quiescens impellendum, quam ad idem, quum sevetur, subito retinendum; et certe plane eadem esset, nisi ab equa ab eo sublevatae gravitate et lentore in retinendo adiu-
- 3. Quod ait, translationem fieri ex vicinia corporum contiguorum in viciniam aliorum, non vero ex uno loco in alium. Nem locus (ut ipse explicuit princ. philos. part. II. art. 13.) non est eliquid in re, sed tantum pendet a nostra cogitatione, adeo ut idem corpus possit dici locum simul mutare et non mutare; mem vero e vicinia corporis contigui simul transferri et non transferri: una enim tantum corpora eodem temporis momento eidem mobili contigua esse possunt.
- 4. Quod non ait absolute translationem fieri ex vicinia corperum contiguorum, sed eorum duntaxat, quae tanquam quiescentia spectantur. Nam ut transferatur corpus A a corpore B quiescente, eadem vis et actio requiritur ex una parte, quae ex altera.

Fig. I.





Quod clare apparet exemplo scaphae luto sive arenae, quae in fundo aquae sunt, adhaerentis; haec enim ut propellatur, aequalis necessario vis tam fundo, quam scaphae impingenda erit. Quapropter vis, qua corpora moveri debent, aeque corpori moto aque quiescenti impenditur. Translatio vero est reciproca;

nam si scapha separetur ab arena, arena etiam a scapha separatur. Si itaque absolute corporum, quae a se invicem separantur, uni in unam, alteri in alteram partem aequales motus tribuere, et unum non tanquam quiescens spectare vellemus, idque ob id solum, quod eadem actio sit in uno, quae in altero; turi etiam corporibus, quae ab omnibus tanquam quiescentia spectantur, ex. gr. arenae, a qua scapha separatur, tantundem motus tribuere cogeremur, quantum corporibus motis. Nam, uni ostendimus, eadem actio requiritur ex una, quae ex altera parte, et translatio est reciproca. Sed hoc a communi loquendi usu nimium abhorreret. Verum quamvis ea corpora, a quibus separantur alia, tanquam quiescentia spectentur ac etiam talis vocentur; tamen recordabimur, quod id omne quod in corpore moto est, propter quod moveri dicitur, etiam sit in corpore quiescente.

5. Denique ex definitione eliam clare apparet, quod unumquodque corpus habeat unum duntaxat motum sibi proprium, quoniam ab unis tantum corporibus sibi contiguis et quiescentibus recedere intelligitur. Attamen, si corpus motum sit pare aliorum corporum alios motus habentium, clare intelligimus, ipsum etiam participare posse ex aliis innumeris; sed quia non facile tam multi simul intelligi nec etiam omnes agnosci possunt, sufficiet, unicum illum, qui cuique corpori est proprius, in ipso considerare. Lege Cartes. princip. philos. part. II. art. 31.

IX. Per circulum corporum motorum tantum intelligimus id, quum ultimum corpus, quod propter impulsum alterius movetur, primum motorum immediate tangit; quamvis linea, quae ab omnibus corporibus simul per impulsum unius motus describitur, sit valde contorta.

Fig. II.



### AXIOMATA.

- . Nihili nullae sunt proprietates.
- L. Quicquid ab aliqua re tolli potest ea integra remanente, ressentiam non constituit: id autem, quod si auferatur rem eius essentiam constituit.
- I. In duritie nihil aliud sensus nobis indicat, nec aliud de tare et distincte intelligimus, quam quod partes durorum man motui manuum nostrarum resistunt.
- '. Si duo corpora ad invicem accedant, vel ab invicem re-
- t, non ideo maius aut minus spatium occupabunt.

  Pars materiae, sive cedat sive resistat, non ideo naturam
- is amittie.
- Motus, quies, figura et similia non possunt concipi sine none.
- II. Ultra sensiles qualitates nihil remanet in corpore praeter sionem et eius affectiones in parte I. principiorum phil. me-
- III. Unum spatium sive extensio aliqua non potest esse una naior, quam alia.
- S. Omnis extensio dividi potest, saltem cogitatione.
- De veritate huius axiomatis nemo, qui elementa matheseos um didicit. dubitat. Spatium enim datum inter langentem reulum infinitis aliis circulis maioribus dividi semper potest. I idem etiam ex hyperbolae asymptotis patet.
- Nemo fines alicuius extensionis sive spatii concipere potnisi simul ultra ipsos alia spatia hoc immediate sequentia ipiat.
- (I. Si materia sit multiplex, neque una aliam immediate it, unaquaeque necessario sub finibus, ultra quos non datur ria, comprehenditur.
- Minutissima corpora facile motui manuum nostrarum nt.
- III. Unum spatium aliud spatium non penetrat, nec una maius est, quam alia.
- (IV. Si canalis A sit eiusdem longitudinis, ac C, at C duplo quam A, et aliqua materia fluida duplo celerius transeat

per canalem A, quam quae transit per canalem C; tantundem materiae eodem temporis spatio per canalem A transibit, quantum per C; et si per canalem A tantundem transeat, atque per C, illa duplo celerius movebitur.

Fig. III. A

XV. Quae uni tertio conveniunt, inter se conveniunt: quae eiusdem tertii dupla sunt, inter se sunt aequalia.

XVI. Materia, quae diversimode movetur, tot ad minimum habet partes actu divisas, quot varii celeritatis gradus simul in ipsa observantur.

XVII. Linea inter duo puncta brevissima est recta.

XVIII. Corpus A a C versus B motum si contrario impulsa repellatur, per eandem versus C movebitur lineam.



- XIX. Corpora, quae contrarios habent modos, quum sibi mutuo occurrunt, ambo aliquam variationem pati coguntur, vel ad minimum alterutrum.
  - XX. Variatio in aliqua re procedit a vi fortiori.
- XXI. Si, quum corpus 1. movetur versus corpus 2. idque impellit, et corpus 8. ex hoc impulsu versus 1. moveatur, corpora 1. 2. 3. etc. non possunt esse in recta linea, sed omnia usque ad 8. integrum circulum componunt. Vid. defin. 9.





LIMIA I. Ubi datur extensio sive spatium, ibi datur neces-

REMONSTR. Extensio sive spatium (per ax. 1.) non potest esse pura aihil. Est ergo attributum, quod necessario alicui rei tribuidebet; non Deo (per propos. 16. part. 1.); ergo rei, quae indiget solo concursu Dei ad existendum (per propos. 12. part. 1.), hot est (per def. 2. huius partis) substantiae; q. e. d.

LENNA II. Rarefactio et condensatio clare et distincte a nolis concipiuntur; quamvis non concedamus, corpora in rerefactione maius spatium occupare, quam in condenatione.

BEMONSTR. Possunt enim clare et distincte concipi per id salm, quod partes alicuius corporis ab invicem recedant, vel ad invicem accedant. Ergo (per ax. 4.) non maius neque minus spatium occupabunt. Nam si partes alicuius corporis, puta spontiae, ex eo, quod ad invicem accedant, corpora, quibus ipsius ntervalla replentur, expellant, per hoc solum istud corpus densius reddetur, nec ideo minus spatium, quam antea eius partes, occupabunt (per ax. 4.). Et si iterum ab invicem recedant, et meatus ab aliis corporibus repleantur, fiet rarefactio, nec tamen maius spatium occupabunt. Et hoc, quod ope sensuum clare percipianus in spongia, possumus solo intellectu concipere de omnibus corporibus, quamvis eorum intervalla humanum sensum plane effugiant. Quare rarefactio et condensatio clare et distincte a nobis concipiuntur etc. q. e. d.

Visum fuit hace praemittere, ut intellectus praeiudicia de petio, rarefactione etc. exueret, et aptus redderetur ad ea quae equentur intelligenda.

## PROPOSITIONES.

PROPOS. I. Quamvis durities, pondus et reliquae sensiles qualitates a corpore aliquo separentur, integra remanebit nihilo minus natura corporis.

DEMONSTR. In duritie, puta huius lapidis, nihil aliud sensus bis indicat, nec aliud de ipsa clare et distincte intelligimus,

quam quod partes durorum corporum motui manuum nostrarum resistant (per ax. 3.). Quare (per propos. 14. part. 1.) durities etiam nihil aliud erit. Si vero istud corpus in pulvisculos quam minutissimos redigatur, eius partes facile recedent (per ax. 12.), nec tamen corporis naturam amittent (per ax. 5.); q. e. d.

In pondere caeterisque sensilibus qualitatibus eodem mode procedit demonstratio.

# PROPOS. II. Corporis sive materiae natura in sola extensione consistit.

DEMONSTR. Natura corporis non tollitur ex sublatione sensilium qualitatum (per propos. 1. huius); ergo neque constituum ipsius essentiam (per ax. 2.) Nihil ergo remanet praeter extensionem et eius affectiones (per ax. 7.). Quare si tollatur extensio, nihil remanebit, quod ad naturam corporis pertineat, sed prorsus tolletur. Ergo (per ax. 2.) in sola extensione corporis natura consistit; q. e. d.

COROLLAR. Spatium et corpus in re non different.

DEMONSTR. Corpus et extensio in re non differunt (per pracced.); spatium etiam et extensio in re non differunt (per defin. 6.). Ergo (per ax. 15.) spatium et corpus in re non differunt; q. e. d.

SCHOL. Quamvis dicamus Deum esse ubique, non ideo conceditur Deum esse extensum, hoc est (per praec.) corporeum. Nam esse ubique refertur ad solam potentiam Dei et eius concursum, quo res omnes conservat; adeo ut Dei ubiquitas referatur non magis ad extensionem sive corpus, quam ad angelos et animas humanas. Sed notandum, quod, quum dicimus ipsius potentiam esse ubique, non secludamus ipsius essentiam; nam ubi ipsius potentia, ibi ctiam est ipsius essentia (per coroll. prop. 17. part. 1.): sed solum ut corporeitatem secludamus, hoc est, Deum non aliqua potentia corporea esse ubique, sed potentia sive essentia divina, quae communis est ad conservandam extensionem et res cogitantes (per prop. 17. part. 1.), quas profecto conservare non potuisset, si ipsius potentia, hoc est, essentia esset corporea.

<sup>\*)</sup> Vide de his fusius in append. part. II. c. 3. et 9.

## PROPOS. III. Repugnat ut detur vacuum.

REMORSTR. Per vacuum intelligitur extensio sine substantia copura (per def. 5.), hoc est (per propos. 2. huius) corpus sine copore, quod est absurdum.

Al uberiorem autem explicationem et ad praeiudicium de vecue emendandum legantur Cartesii princ. phil. part. II. art. 17. et 18., ubi praecipue notetur, quod corpora, inter quae nihili interiacet, necessario se mutuo tangant, et etiam, quod nihili interiacet proprietates.

PROPOS. IV. Una pars corporis non maius spatium occupat una vice, quam alia, et contra idem spatium una vice non plus corporis continet, quam alia.

DEMONSTR. Spatium et corpus in re non differunt (per coroll. Prop. 2. huius). Ergo quum dicimus, spatium una vice non maius est. quam alia (per ax. 13.), simul dicimus, corpus non posse maius esse, hoc est, maius spatium occupare una vice, quam alia; quod erat primum. Porro ex hoc, quod spatium et corpus in re non differunt, sequitur, quum dicimus, corpus non posse maius spatium occupare una vice, quam alia, nos simul dicere, idem spatium non plus corporis posse continere una vice, quam alia; q. e. d.

COROLLAR. Corpora quae aequale spatium occupant, puta aurum et aër, aeque multum materiae sive substantiae corporeae habent.

DEMONSTR. Substantia corporea non in duritie e. g. auri, neque in mollitie e. g. aëris, neque in ulla sensilium qualitatum (per propos. 1. huius); sed in sola extensione consistit (per propos. 2. huius). Quum autem (ex hypoth.) tantundem spatii sive (per def. 6.) extensionis sit in uno, quam in alio; ergo etiam tantundem substantiae corporeae; q. e. d.

## PROPOS. V. Nullae dantur atomi.

DEMORSTR. Atomi sunt partes materiae indivisibiles ex sua patura (per def. 3.). Sed guum natura materiae consistat in exten-

sione (per prop. 2. huius), quae natura sua, quantumvis parva, est divisibilis (per ax. 9. et def. 7.); ergo pars materiae, quantumvis parva, natura sua est divisibilis, h. e. nullae dantur atom sive partes materiae natura sua indivisibiles; q. e. d.

SCHOL. Magna et intricata quaestio de atomis semper Ouidam asserunt dari atomos ex eo, quod infinitum nes potest esse maius alio infinito; et si duae quantitates, puta A di dupla ipsius A, sint divisibiles in infinitum, poterunt etiam potentia Dei, qui eorum infinitas partes uno intuitu intelligit, in infinitas partes actu dividi. Ergo quum, ut dictum est, unum infinitum non maius sit alio infinito, erit quantitas A aequalis suo dunlo: quod est absurdum. Deinde etiam quaerunt, an dimidia pari numeri infiniti sit etiam infinita; et an par sit an impar, et alle eiusmodi. Ad quae omnia Cartesius respondit, nos non debere ea, quae sub nostrum intellectum cadunt, ac proinde clare et distincte concipiuntur, reiicere propter alia, quae nostrum intellectum aut captum excedunt; ac proinde non nisi admodum inadaequate a nobis percipiuntur. Infinitum vero et eius proprietates humanum intellectum, natura scilicet finitum, excedunt; adeoque ineptum foret id quod clare et distincte de spatio concipimus tanquam falsum rejicere, sive de eo dubitare, propteres quod non comprehendamus infinitum. Et hanc ob causam Cartesius ea. in quibus nullos fines advertimus, qualia sunt extensia mundi, divisibilitas partium materiae etc. pro indefinitis habet. Lege Cartesii princ. phil. part. I. art. 26.

## PROPOS. VI. Materia est indefinite extensa, materiaque coeli et terrae una eademque est.

DEMONSTR. I. partis. Extensionis, id est (per prop. 2. huius) materiae nullos fines imaginari possumus, nisi ultra ipsos alia spatia immediate sequentia (per ax. 10.), id est (per def. 6.) extensionem sive materiam concipiamus, et hoc indefinite. Quod erat primum.

DEMONSTR. II. partis. Essentia materiae consistit in extensione (per propos. 2. huius), eaque indefinita (per 1. partem), hoc est (per def. 4.) quae sub nullis finibus ab humano intellecta

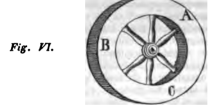
percipi potest. Ergo (per ax. 11.) non est multiplex, sed ubique vna endemque. Quod erat secundum.

Hucusque de natura sive essentia extensionis egi-SCHOL. Duod autem talis, qualem illam concipimus, a Deo creata aistat, propositione ultima primae partis demonstravimus; et ex reposit, 12. primae partis sequitur, nunc eandem cadem qua cresta est potentia conservari. Deinde etiam eadem ultima pro-Ms. arimae partis demonstravimus, nos, quatenus res cogitantes, wites esse parti alicui istius materiae, cuius ope percipimus, dri actu omnes illas variationes, quarum ex sola materiae contemplatione cam scimus esse capacem, uti sunt divisibilitas, motas localis, sive migratio unius partis ex uno loco in alium, quam dere et distincte percipimus, modo intelligamus, alias partes meriae in locum migrantium succedere. Atque haec divisio et netres infinitis modis a nobis concipiuntur, ac proinde infinitae diam materiae variationes concipi possunt. Dico, eas clare distincteque a nobis concipi, quam diu nempe ipsas tanquam extensionis modos, non autem tanguam res ab extensione realiter distinctas concipimus, ut fuse est explicatum princip. phil. parte I. Etquanyis philosophi alios quam plures motus finzerunt, nobis tamen nihil nisi quod clare et distincte concipimus admittentibus, raia nallius motus, praeter localem, extensionem esse capacem clare et distincte intelligimus, nec etiam ullus alius sub nostram imaginationem cadit, nullus etiam praeter localem erit admittendus.

Verum Zeno, ut fertur, negavit motum localem, idque ob varias rationes. quas Diogenes Cynicus suo more refutavit, deambulando scilicet per scholam, in qua haec a Zenone docebantur. anditoresque illius sua deambulatione perturbando. sensit, se a quodam auditore detineri, ut eius ambulationem impediret, ipsum increpuit dicens: Cur sic ausus es tui magistri rationes refutare? Sed ne forte quis per rationes Zenonis deceptus putet, sensus aliquid, motum scilicet, nobis ostendere, quod plane intellectui repugnet, adeo ut mens etiam circa ea quae ope intellectus clare et distincte percipit deciperetur, praecipuas ipsius rationes hie adferam, simulque ostendam, eas non nisi falsis niti meiudiciis: nimirum quia verum materiac conceptum nullum habuit.

#### AA PRINCIPIORUM PHILOSOPHIAE CARTES.

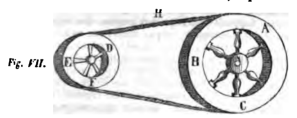
Primo itaque aiunt, ipsum dixisse, quod, si daretur ma localis, motus corporis circulariter summa celeritate moti differret a quiete; atqui hoc absurdum, ergo et illud. Proconsequens. Illud corpus quiescit, cuius omnia puncta assi manent in eodem loco: atqui omnia puncta corporis circulas summa celeritate moti assidue manent in eodem loco; ergo Atque hoc ipsum dicunt explicasse exemplo rotae, puta Alquae si quadam celeritate circa centrum suum moveatur, punc A citius per B et C absolvet circulum, quam si tardius movere



Ponatur igitur e. g. quum tarde incipit moveri, post lapsam he esse in eodem loco, a quo incepit. Quod si vero duplo cele moveri ponatur, erit in loco, a quo incepit moveri, post lap dimidiam horam, et si quadruplo celerius, post lapsum quad tem, et si concipiamus hanc celeritatem in infinitum augeri tempus diminui usque in momenta: tum punctum A in sui illa celeritate omnibus momentis sive assidue erit in loco, a incipit moveri, atque adeo in eodem semper manet loco. E quod de puncto A intelligimus, intelligendum etiam est de or bus punctis huius rotae. Quocirca omnia puncta in summa celeritate assidue manent in eodem loco.

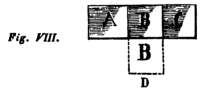
Verum ut respondeam, venit notandum, hoc argumen magis esse contra summam motus celeritatem, quam contra tum ipsum. Attamen an recte argumentetur Zeno, hic non aminabimus, sed potius ipsius praeiudicia, quibus tota haec gumentatio quatenus ea motum impugnare putat nititur, det mus. Primo igitur supponit corpora adeo celeriter posse con

moveri, ut celerius moveri nequeant. Secundo tempus componi ex momentis, sicut alii componi quantitatem ex punctis indivisibilius conceperunt. Quod utrumque falsum. Nam nunquam motam adeo celerem concipere possumus, quo simul celeriorem am concipiamus. Repugnat enim nostro intellectui, motum, quantamvis parvam lineam describentem, adeo celerem concipere, ut celarior non dari possit. Atque idem etiam locum habet in tarditate; nam implicat concipere motum adeo tardum, ut tardior and dari possit. De tempore etiam, quod motus mensura est, idem asserimus, videlicet quod clare repugnat nostro intellectui concipere tempus, quo brevius non dari possit. Quae omnia ut probensus, vestigia Zenonis sequamur. Ponamus igitur, ut ipse, ratum A B C circa centrum tali celeritate moveri, ut punctum A



considers momentis sit in loco A, a quo movetur. Dico me clare concipere celeritatem hac indefinite celeriorem, et consequenter momenta in infinitum minora. Nam ponatur, dum rota A B C circa centrum movetur, facere ope chordae H, ut etiam alia rota D E F (quam ipsa duplo minorem pono) circa centrum moveatur. Quum autem rota D E F duplo minor supponatur rota A B C, perspicuum est, rotam D E F duplo celerius moveri rota A B C; et per consequens punctum D singulis dimidiis momentis esse iterum in eodem loco, a quo incepit moveri. Deinde si rotae A B C tribuamus motum rotae D E F, tum D E F quadruplo celerius movebitur, quam antea; et si iterum hanc ultimam celeritatem rotae D E F tribuamus rotae A B C, tum D E F octuplo celerius movebitur, et sic in infinitum. Verum ex solo materiae conceptu hac clarissime apparet. Nam materiae essentia consistit in extensisiona J.

tangent, vel non. Si ad se invicem accedant et tangant ditur intentum. Si vero non ad se invicem accedant, s spatium a B derelictum, inter A et C interiaceat, ergo e quale ipsi B (per coroll. prop. 2. huius et coroll. prop. interiacet. At non (per hypothes.) idem B: ergo aliud, dem temporis momento ipsius locum ingreditur; et quu temporis momento ingrediatur, nullum aliud potest ess quod immediate tangit, per schol. prop. 6. huius. Ibi monstravimus, nullum dari motum ex uno loco in ali tempus, quo brevius semper datur, non requirat. Ex quitur, spatium corporis B eodem temporis momento ab pore non posse occupari, quod per spatium aliquod mov ret, antequam eius locum ingrederetur. Ergo tantum quod B immediate tangit, eodem temporis momento illi ingreditur; q. e. d.



SCHOL. Quoniam partes materiae realiter ab inv stinguuntur (vide Cartesii princ. phil. part. I. art. 61.), que alia esse potest (per coroll. propos. 7. part. 1.); nec cem dependent. Quare omnia illa figmenta de sympathi pathia ut falsa sunt reiicienda. Porro quum causa alicuius semper positiva debeat esse (per axioma 8. part. 1.), i dicendum erit, quod corpus aliquod movetur, ne detur sed tantum ex alterius impulsu.

COROLLAR. In omni motu integer circulus corpor movetur.

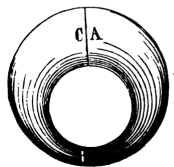
DEMONSTR. Eo tempore, quo corpus 1. Ingreditu corporis 2., hoc corpus 2. in alterius locum, puta 3. d gredi, et sic porro (per propos. 7. huius). Deinde eoden ris momento, quo corpus 1. locum corporis 2. ingrediebe

69

re 1. derelictus ab alio occupari debet (per prop. 8. 18. aut aliud, quod ipsum 1. immediate tangit. Quod a solo impulsu alterius corporis (per scholium praed hie supponitur esse 1., non possunt omnia haec ta in cadem recta linea esse (per ax. 21.); sed (per integrum circulum describunt; q. c. d.



IX. Si canalis ABC circularis sit aqua us, et in A sit quadruplo latior quam in B, eo ore, quo illa aqua (vel aliud corpus fluidum) est in A, versus B incipit moveri, aqua quae n B quadruplo celerius movebitur.



ISTR. Quum tota aqua, quae est in A movetur versus simul tantundem aquae ex C, quae A immediate tangit, a ingredi (per prop. 8. huius); et ex B tantundem

aquae locum C debebit ingredi (per eandem). Ergo (per az. 14.) quadruplo celerius movebitur: q. e. d.

Id quod de circulari canali dicimus, etiam est intelligendent de omnibus inaequalibus spatiis, per quae corpora, quae sima moventur, coguntur transire. Demonstratio enim in caeteris qua dem erit.

LEMMA. Si duo semicirculi ex eodem centro describantur, il A et B, spatium inter peripherias erit ubique aequale; il vero ex diversis centris describantur, ut C et D, spatium inter peripherias erit ubique inaequale.



Demonstratio patet ex sola definitione circuli.

PROPOS. X. Corpus fluidum, quod per canalem ABC movetur, accipit indefinitos gradus celetitatis. 1)

DEMONSTR. Spatium inter A et B est ubique inaequale (per lemma praec.); ergo (per propos. 9. huius) celeritas, qua corpufluidum per canalem ABC movetur, erit ubique inaequalis. Porte, quum inter A et B indefinita spatia semper minora atque minora cogitatione concipiamus (per prop. 5. huius); etiam ipsius inaequalitates, quae ubique sunt, indefinitas concipiemus, ac preinde (per propos. 9. huius) celeritatis gradus erunt indefinital; q. e. d.

PROPOS. XI. In materia, quae per canalem ABC fluit, datur divisio in particulas indefinitas. 2)

DEMONSTR. Materia, quae per canalem ABC fluit, acquirk simul indefinitos gradus celeritatis (per prop. 10. huius); ergo

<sup>1)</sup> Vide figuram propos. praeced.

<sup>2)</sup> Vide figuram propos. 9.

(per m. 16.) habet indefinitas partes revera divisas; q. e. d. Lege Cartesii princip. phil. part. 11. art. 34. 35.

SCHOL. Hucusque egimus de natura motus. Oportet iam se causam inquiramus, quae duplex est, primaria scilicet se generalis, quae causa est omnium motuum, qui sunt in mado; et particularis, a qua fit, ut singulae materiae partes betas, quos prius non habuerunt, acquirant. Ad generalem quod attinet, quum nihil sit admittendum (per propos. 14. part. 1. d schol. prop. 15. eiusd. part.), nisi quod clare et distincte pertipinus, nullamque aliam causam praeter Deum (materiae scilitet creatorem) clare et distincte intelligamus, manifeste apparet, allam aliam causam generalem praeter Deum esse admittendam. Quod autem hic de motu dicimus, etiam de quiete intelligendum vinit.

PROPOS. XII. Deus est causa principalis motus.

DEMONSTR. Inspiciatur scholium proxime praecedens.

PROPOS. XIII. Eandem quantitatem motus et quieta, quam Deus semel materiae impressit, etiamnum suo concursu conservat.

DEMONSTR. Quum Deus sit causa motus et quietis (per propos. 12. huius), etiamnum eadem potentia, qua eos creavit, conservat (per ax. 10. part. 1.); et quidem eadem illa quantitate, qua eos

primo creavit (per corollar. prop. 20. part. 1.); q. e. d.

SCHOL. I. Quamvis in the ologia dicatur, Deum multa agere ex beneplacito, et ut potentiam suam hominibus ostendat, tamen quum ea, quae a solo eius beneplacito pendent, non nisi divina revelatione innotescant, ista in philosophia, ubi tantum in id quod ratio dictat inquiritur, non erunt admittenda, ne philosophia cum theologia confundatur.

II. Quamvis motus nihil aliud sit in materia mota, quam eius modus, certam tamen et determinatam habet quantitatem, quae momodo intelligenda veniat, patebit ex sequentibus. Lege Car-

lesi princ. phil. part. II. art. 36.

PROPOS. XIV. Unaquaeque res, quatenus simplex indivisa est, et in se sola consideratur, quantu in se est, semper in eodem statu perseverat.

Propositio hace multis tanquam axioma est; cam tamen (

DEMONSTR. Quum nihil sit in aliquo statu, nisi ex solo l concursu (per prop. 12. part. 1.), et Deus in suis operibus summe constans (per coroll. propos. 20. part. 1.), si ad nul causas externas, particulares scilicet, attendamus, sod rem in sola consideremus, affirmandum erit, quod illa, quantum in est, in statu suo, in quo est, semper perseverat; q. e. d.

COROLLAR. Corpus, quod semel movetur, semper mov

pergit, nisi a causis externis retardetur.

DEMONSTR. Patet hoc ex prop. praec. Attamen ad praei dicium de motu emendandum lege Cartesii princip. phil. part. 1 art. 37. et 38.

PROPOS. XV. Omne corpus motum ex se ipso te dit, ut secundum lineam rectam, non vero curva pergat moveri.

Hanc propositionem inter axiomata numerare liceret, eam t men ex praecedentibus sic demonstrabo.

DEMONSTR. Motus, quia Deum tantum (per propos. 12. huiu pro causa habet, nullam unquam ex se vim habet ad existendu (per ax. 10. part. 1.), sed omnibus momentis a Deo quasi pr creatur (per illa quae demonstrantur circa axioma iam citatum Quapropter quam diu ad solam motus naturam attendimus, nu quam ipsi durationem tribuere poterimus tanquam ad eius nat ram pertinentem, quae maior alia potest concipi. At si dicatt ad naturam alicuius corporis moti pertinere, ut lineam carva aliquam suo motu describat, magis dinturna duratio motus n turae esse, tendere ut moveri pergat secundum lineam rectam (pax. 17.). Quum autem (ut iam demonstravimus) talem duratiom motus naturae tribuere non possumus; ergo neque etiam pones

mis moti natura sit, ut secundum ullam lineam curtum ut accundum rectam moveri pergat; q. e. d.

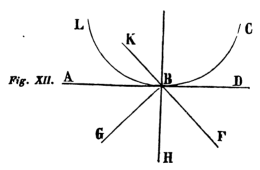
Hace demonstratio videbitur forsan multis non ma-, ad naturem motus non pertinere, ut lineam curvam, an rectam describat; idque propteres qued nulla posecta, qua minor sive recta sive curva non detur, no-1. que etlem alia curva minor non detur. Attemen. : considerem, demonstrationem nihilo minus reste lico: quandoquidem inea ex sola universali essentia li differentia linearum, non vero ex uniuncuiusque m accidentali differentia id, quod demonstrandum concludit. Verum ne rem per se satis claram debecuriorem reddam, lectores ad solam motus definito, quae nihil aliud de motu affirmat, quam trans-15 partis materiae ex vicinia etc. in viciniam aliorum e nisi hanc translationem simplicissimam concipia-, eam secundum lineam rectam fieri, motui aliquid raod in eius definitione sive essentia non continetur; us naturam non pertinet.

AR. Ex propositione hac sequitur, omne corpus, im lineam curvam movetur, continuo a linea, secunx se pergeret moveri, deflectere; idque vi alicuius ae (per propos. 14. huius).

XVI. Omne corpus quod circulariter mo-(ut lapis ex. gr. in funda), continuo deterr. ut secundum tangentem pergat moveri.

a. Corpus, quod circulariter movetur, continuo a peditur, ne secundum lineam rectam pergat moveri cop. praecedentis): qua cessante corpus ex se perget cam rectam moveri (per prop. 15.). Dico praeterea, i circulariter movetur, a causa externa determinari, tangentem pergat moveri. Nam si negas, ponatur anda ex. gr. non secundum tangentem B D determinadum aliam lineam ab eodem puncto extra aut intra

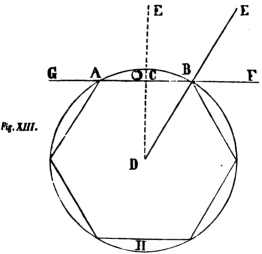
circulum conceptam, ut B F, quando funda ex parte L ve venire supponitur, aut secundum B G (quam intelligo cun B H, quae a centro ducitur per circumferentiam, eame puncto B secat, angulum constituere aequalem angulo F B contra supponatur funda ex parte C versus B venire. At : in puncto B supponatur a funda, quae ab L versus B circu movetur, determinari, ut versus F pergat moveri, nece (per ax. 18.) ubi funda contraria determinatione a C versus vetur, determinabitur, ut secundum eandem lineam B F coi determinatione pergat moveri; ac proinde versus K, non ver sus G tendet, quod est contra hypothesin. Et quum nulla quae per punctum B potest duci, praeter tangentem statui cum linea B H angulos ad eandem partem. ut D B H et A aequales efficiens, \*) nulla praeter tangentem datur, quae es hypothesin servare potest, sive funda ab L versus B, sive a sus B moveatur. Ac proinde nulla praeter tangentem statuene secundum quam tendit moveri: q. e. d.



ALITER. Concipiatur loco circuli hexagonum A B H ci inscriptum, et corpus C in uno latere A B quiescere. D concipiatur regula D B E (cuius unam extremitatem in cer fixam, alteram vero mobilem suppono) circa centrum D n

<sup>\*)</sup> Hoc patet ex Euclid. element. libr. 3. propos. 18, 19.

tecam continuo lineam A B. Patet quod, si regula D B E, dum la cacipitur moveri, corpori C occurrat eo tempore, quo lineam A B al angulos rectos secat, ipsa regula corpus C suo impulsu dituminabit, ut secundum lineam F B A G versus G pergat motai, hoc est, secundum latus A B indefinite productum.



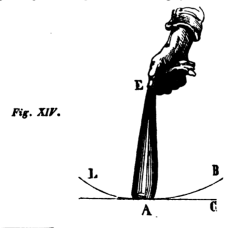
Verum quia hexagonum ad libitum assumsimus, idem erit affirmandum de quacumque alia figura, quam huic circulo concipimus posse inscribi: nempe quod, ubi corpus C in uno figurae latere quiescens a regula D B E impellitur eo tempore, quo ipsa latus illud ad angulos rectos secat, ab illa regula determinabitur, ut secundum illud latus indefinite productum pergat moveri. Concipiamus igitur loco hexagoni figuram rectilineam infinitorum laterum (hoc est, circulum ex def. Archimedis): patet regulam D B E, ubicumque corpori C occurrat, ipsi semper occurrere eo tempore, quo tiquod talis figurae latus ad angulos rectos secat, adeoque nunque ipsi corpori C occurret, quin ipsum simul determinabit, ut

secundum illud latus indefinite productum pergat moveri; quumque quodlibet latus ad utramvis partem productum semper entre figuram cadere debeat, erit hoc latus indefinite productum tangens figurae infinitorum laterum, hoc est, circuli. Si itaque loco segulae concipiamus fundam circulariter motam, hace lapidem continuo determinabit, ut secundum tangentem pergat moveri; q.e.d.

Notandum hic est, utramque hanc demonstrationem posse escommodari quibuslibet figuris curvilineis.

PROPOS. XVII. Omne corpus, quod circulariter movetur, conatur recedere a centro circuli, quem describit.

DEMONSTR. Quam diu aliquod corpus circulariter movetur, tam diu cogitur ab aliqua causa externa; qua cessante simul pergis moveri secundum lineam tangentem (per praeced.), cuius omnia puncta praeter id quod circulum tangit, extra circulum cadunt.<sup>9</sup>)



<sup>\*)</sup> Vid. Euclid. element. libr. 3. prop. 16.

he proinde longius a centro distant. Ergo quum lapis, qui cirrularier movetur in funda E A, est in puncto A, conatur pergere seustam lineam, cuius omnia puncta longius distant a centro E, pam omnia puncta circumferentiae L A B, quod nihil aliud est, pam recedere conari a centro circuli, quem describit; q. e. d.

PROPOS. XVIII. Si corpus aliquod, puta A, versus aliud corpus quiescens B moveatur, nec tamen B propter impetum corporis A aliquid suae quietis amittat; neque etiam A sui motus aliquid amittet, sed eandem quantitatem motus, quam antea habebat, prorsus retinebit.

DEMONSTR. Si negas, ponatur corpus A perdere de suo motu, set tamen id, quod perdidit, in aliud transferre, puta in B. Babitur in natura, quum id contingit, minor quantitas motus, qum antea, quod est absurdum (per prop. 13. huius). Eodem modo procedit demonstratio respectu quietis in corpore B. Quare si unum in aliud nihil transferat, B omnem suam quietem, et Aomnem suum motum retinebit; q. e. d.

Fig. XV.





PROPOS. XIX. Motus in se spectatus differt a sua determinatione versus certam aliquam partem; neque opus est, corpus motum ut in contrariam partem feratur sive repellatur, aliquamdiu quiescere.

DEMONSTR. Ponatur, ut în praeced., corpus A versus B in directum moveri, et a corpore B împediri, ne ulterius pergat. Ergo (per praeced.) A suum integrum motum retinebit, nec quanturis minimum spatium temporis quiescet. Attamen quum pergat moveri, non movetur versus eandem partem, versus quam prius movebatur; supponitur enim a B impediri. Ergo motu suo integro remanente atque determinatione priore amissa versus con-

trariam movebitur partem, non vero versus ullam aliam (pe quae a Cartesio dioptr. cap. 2. dicta sunt). Ideoque (per ar determinatio ad essentiam motus non pertinet, sed ab ipsa di nec corpus motum, quum repellitur, aliquamdiu quiescit; q.

COROLLAR. Hinc sequitur motum non esse motui corium.

PROPOS. XX. Si corpus A corpori B occurrat ipsum secum rapiat; tantum motus, quantum propter occursum A ab ipso A acquirit, de motu A amittet. 1)

DEMONSTR. Si negas, ponatur B plus aut minus motus acquirere, quam A amittit: tota illa differentia erit addend subtrahenda quantitati motus totius naturae; quod est absur (per propos. 13. huius). Quum ergo neque plus neque minus tus corpus B possit acquirere, tantum ergo acquiret, quantu amittet; q. e. d.

PROPOS. XXI. Si corpus A duplo maius sit q B, et aeque celeriter moveatur; habebit e A duplo maiorem motum, quam B, sive vim aequalem celeritatem cum B retinendam. 2)

DEMONSTR. Ponatur e. g. loco A bis B, id est (ex hyp.) u A in duas aequales partes divisum. Utrumque B habet vin manendum in statu, in quo est (per prop. 14. huius), eaqu in utroque (ex hyp.) est aequalis. Si iam haec duo B iungar suam celeritatem retinendo, fiet unum A, cuius vis et quan erit aequalis duobus B sive dupla unius B; q. e. d.

Nota, hoc ex sola motus definitione etiam sequi. Quo corpus, quod movetur, maius est, eo plus materiae datur, e ab alia separatur: daturque igitur plus separationis, hoc (per defin. 8.) plus motus. Vide quae defin. 8. num. 4. not mus circa motus definitionem.

<sup>1)</sup> Vide fig. propos. 18.

<sup>2)</sup> Vide fig. propos. 18,

PROPOS. XXII. Si corpus A aequale sit corpori B, et A duplo celerius quam B moveatur, vis sive motus in A erit duplus ipsius B. \*)

DEMONSTR. Ponatur B, quum primo certam vim se movendi sequisivit, acquisivisse quatuor gradus celeritatis. Si iam nihil secedat, perget moveri (per propos. 14. huius) et in suo statu perseterare. Supponatur denuo novam aliam vim acquirere ex novo impalsu priori aequalem. Quapropter iterum acquiret ultra quatuor priores alios quatuor gradus celeritatis, quos etiam (per send. propos.) servabit, hoc est, duplo celerius, hoc est, aeque eleriter ac A movebitur, et simul duplam habebit vim, hoc est, sequalem ipsi A. Quare motus in A est duplus ipsius B; q. e. d.

Nota, nos hic per vim in corporibus motis intelligere quanti-Mem motus, quae quantitas in aequalibus corporibus pro celeriale motus maior esse debet, quatenus en celeritate corpora equalia a corporibus immediate tangentibus magis eodem tempre separantur, quam si tardius moverentur; adeoque (per definit. 8.) plus motus etiam habent: in quiescentibus autem per vin resistendi intelligere quantitatem quietis. Exquibus sequitur

COROLLAR. I. Quo corpora tardius moventur, eo magis de quiete participant. Corporibus enim celerius motis, quae ipsis occurrunt et minorem quam ipsa vim habent, magis resistant, et etiam minus a corporibus immediate tangentibus separantar.

COROLLAR. II. Si corpus A duplo celerius moveatur quam corpus B, et B duplo maius sit quam A, tantundem motus est in Bmaiori quam in A minori, ac proinde etiam acqualis vis.

DEMONSTR. Sit B duplo maius quam A, et A duplo celerius menetur quam B, et porro C duplo minus sit quam B, et duplo tardius moveatur quam A. Ergo B (per propos. 21. huius) duplo maiorem motum habebit, et A (per prop. 22. huius) duplo maiorem motum habebit quam C. Ergo (per axioma 15.) B et A aequalem motum habent; est enim utriusque motus eiusdem tertii C duplus; q. c. d.

<sup>&#</sup>x27;i Vide fig. propos. 18.

COROLLAR. III. Ex his sequitur, motum a coioritate distingui. Concipimus enim corporum, quae aequalem habeat celeritatem, unum plus motus habere posse, quam aliud (per propos. 21. huius): et contra, quae inaequalem habent celaritatem, aequalem motum habere posse (per coroll. praeced.). Quad idem etiam ex sola motus definitione colligitur; nihil enim aliad est, quam, translatio unius corporis ex vicinia " etc. 1)

Verum hic notandum, corollarium hoc tertium primo non repugnare. Nam celeritas duobus modis a nobis concipitur: ul quatenus corpus aliquod magis aut minus eodem tempore a corporibus illud immediate tangentibus separatur, et calenus motus vel quietis plus vel minus participat; vel quatenus codem tempore maiorem vel minorem lineam describit, et calenus a motus stinguitur.

Potuissem hic alias propositiones adiungere ad uberiorem explicationem propositionis 14. huius partis, et vires rerum in quecumque statu, sicut hic circa motum fecimus, explicare; set sufficiet Cartesii princip. phil. part. II. art. 43. perlegere, di tantum unam propositionem annectere, quae necessaria est al ea, quae sequentur, intelligenda.

PROPOS. XXIII. Quum modi alicuius corporis variationem pati coguntur, illa variatio semper erit in nima, quae dari potest.

DEMONSTR. Satis clare sequitur hace propositio ex propos. 14 huius.

PROPOS. XXIV. Reg. 1. Si duo corpora (puta A et B) essent plane aequalia, et in directum versus se invicem aeque velociter moverentur; quum sibi mutuo occurrunt, utrumque in contrariam partes reflectetur nulla suae celeritatis parte amissa. 2)

In hac hypothesi clare patet, quod, ut horum duorum corporum contrarietas tollatur, vel utrumque in contrariam partem re-

<sup>1)</sup> Vide defin. 8.

<sup>2)</sup> Vide fig. propos. 18.

mm alterum secum rapere debeat; nam quoad deterantum, non vero quoad motum sibi sunt contraria.

n. Quum A et B sibi mutuo occurrunt, aliquam vai debent (per ax. 19.). Quum autem motus motus
rius (per coroll. propos. 19. huius), nihil sui motus
ntur (per ax. 19.). Quam ob rem in sola determiautatio. Sed unius determinationem tantum, puta
musa concipere mutari, nisi A, a quo mutari deberet,
apponamus (per ax. 20.). At hoc essent contra hypoo quum mutatio determinationis in uno tantum fieri
in utroque, deflectentibus scilicet A et B in conem, non vero versus ullam aliam (per illa quae in
tric. cap. 2. dicta sunt), et motum suum integrum
; q. e. d.

XXV. Reg. 2. Si mole essent inaequalia, npe maius quam A, caeteris ut prius positis, solum A reflectetur, et utrumque eadem tate perget moveri. 1)

ra. Quum A supponatur minus quam B, habebit opos. 21. huius) minorem vim quam B. Quum aurpothesi, ut in praecedenti, detur contrarietas in sola ne, adcoque, ut in propos. praeced. demonstravimus, minatione variatio fieri debeat; fiet tantum in A, et tax. 20.). Quare A tantum in contrariam partem a lectetur suam integram celeritatem retinendo; q.e.d.

XXVI. Si mole et celeritate sint inaequa-3 nempe duplo maius quam A, motus vero duplo celerior quam in B, caeteris ut prius s; ambo in contrariam partem reflectentur, loque suam quam habebant celeritatem ree. 2)

TR. Quum A et B versus se invicem moventur (se-

L. propos. 18. 2) Vide fig. propos. 18.

cundum hypothesin), tantundem motus est in uno, quam in alie (per coroll. 2. propos. 22. huius). Quare motus unius motui alterius non contrariatur (per coroll. prop. 19. huius), et vires in utroque sunt aequales (per coroll. 2. propos. 22. huius). Quare haec hypothesis prorsus est similis hypothesi propositionis 24. huius; adeoque per eiusdem demonstrationem A et B in contrariam partem suum motum integrum retinendo reflectentur; q. e. d.

COROLLAR. Ex tribus hisce praecedentibus propositionibus clare apparet, quod determinatio unius corporis aequalem vim requirat, ut mutetur, quam motus. Unde sequitur, corpus, quas plus quam dimidium suae determinationis, et plus quam dimidium partem sui motus amittit, plus mutationis pati, quam if quod totam suam determinationem amittit.

PROPOS. XXVII. Reg. 3. Si mole sint aequalia, sed B tantillo celerius moveatur, quam A, not tantum A in contrariam partem reflectetur, sed etiam B dimidiam partem celeritatis, qua A excedit, in A transferet, et ambo aeque celeriter pergent moveri versus eandem partem.

DEMONSTR. A (ex hyp.) non tantum sua determinatione opponitur B, sed etiam sua tarditate, quatenus illa de quiete participal (per coroll. 1. prop. 22. huius). Unde quamvis in contrariam partem reflectatur et sola determinatio mutetur, non ideo tollitur omnis horum corporum contrarietas. Quare (per ax. 19.) et in determinatione et in motu variatio fieri debet. Sed quum B es hypothesi celerius quam A moveatur, erit B (per prop. 22. huius) fortius quam A. Quare (per ax. 20.) mutatio in A a B procedet, a quo in contrariam partem reflectetur; quod erat primum.

Deinde quam diu tardius quam B movetur, ipsi B (per coroll. 1. prop. 22. huius) opponitur. Ergo tam diu variatio fieri debet (per az. 19.), donec non tardius quam B moveatur. Ut autem celerius quam B moveatur, a nulla causa adeo forti in hac hypothesi cogitur. Quum igitur neque tardius quam B moveri possit, quum a B impellatur, neque celerius quam B, aeque ergo celeriter ac B perget moveri. Porro si B minus quam dimidiam

ns celeritatis in A transferat, tunc A tardius quam B: si vero plus, quam dimidiam partem, tunc A ceperget moveri; quod utrumque absurdum est, ut
istravimus. Ergo variatio co usque continget, donec
interm excessus celeritatis in A transtulerit, quam B
huius) amittere debet; adeoque ambo acque celecontrarietate pergent moveri versus eandem partem;

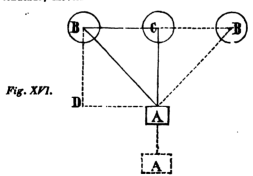
NR. Hinc sequitur, quo corpus aliquod celerius magis determinatum esse, ut, secundum quam lir, moveri pergat: et contra quo tardius, eo minus is habere.

Ne hic lectores vim determinationis cum vi motus risum fuit pauca adiungere, quibus vis determinaus distincta explicetur. Si igitur corpora A et C aequali celeritate versus se invicem in directum mota haec duo (per prop. 21. huius) in contrariam partem integrum retinendo reflectentur. Verum si corpus oblique versus A moveatur, perspicuum est, ipsum terminatum esse ad se movendum secundum lineam

Quare quamvis aequalem cum A habeat motum, terminationis C in directum versus A moti, quae um vi determinationis corporis A, maior est vi deipsius C ex B versus A moti, et tanto maior, quanto ior est linea CA; quanto enim linea BA maior est to etiam plus temporis (ubi B et A aeque celeriter, untur, moventur) requirit B, ut secundum lineam per quam determinationi corporis A contrariatur,

Adeoque ubi C oblique ex B ipsi A occurrit, deac si secundum lineam AB versus B (quod suppono,
ito est, quo linea AB lineam BC productam secat,
aC ac C distat a B) pergeret moveri; A vero suum
num et determinationem retinendo perget versus C
sque B secum pellet, quandoquidem B, quam diu
agonalem AB ad motum determinatum est, et aceleritate movetur, plus temporis requirit, quam A,
rtem lineae AC suo motu describat, et catenus de-

terminationi corporis A, quae fortior est, opponitur. Sed at via determinationis insius C ex B versus A moti, quatenus de linea CA participat, aequalis sit cum vi determinationis incine C in directum versus A moti (vel ex hyp. ipsius A), necessario B tat gradus motus supra A debebit habere, quot partibus linea BA major est linea CA, tumque, ubi corpori A oblique occurrit. in contrariam partem versus A et B versus B unoquoque sus integrum motum retinente reflectentur. Verum si excessos. supra A major sit, quam excessus lineae BA supra lineam GA tum B repellet A versus A, eique tantum sui motus tribuet, nec motus B ad motum A se habeat, ut linea BA ad lineam Ca et tantum motus, quantum in A transtulit amittendo, permet w sus quam prius movebatur partem moveri. Ex. gr. si linea AC sit ad lineam AB, ut 1 ad 2, et motus corporis A ad motum carporis B ut 1 ad 5, tum B transferet in A unum gradum sui motus; ipsumque in contrariam partem repellet, et B cum quatuor recis duis gradibus perget versus eandem partem, versus quam pris tendebat, moveri.



PROPOS. XXVIII. Reg. 4. Si corpus A plane quiesceret, essetque paulo maius quam B; quacumque cum celeritate B moveatur versus A, nunquam A movebit, sed ab eo in contrariam partem tur sum integrum motum retinendo.\*)

um corporum contrarietatem tolli tribus modis: ulterum secum rapit, et postea aeque celeriter verrtem pergunt moveri; vel ubi unum in contrariam litur, et alterum suam integram quietem retinet; in contrariam partem reflectitur, et aliquid sui d quiescens transfert. Quartus autem casus non vrop. 13. huius). Iam igitur erit (per prop. 23. trandum, quod secundum nostram hypothesum min hisce corporibus contingit.

Si B moveret A, donec eadem celeritate pernoveri, deberet (per propos. 20. huius) tantum sui ansferre, quantum A acquirit, et (per propos. 21. am dimidiam partem sui motus deberet amittere, et (per coroll. propos. 27. huius) plus etiam, quam din suae determinationis, adeoque (per coroll, pro-) plus mutationis pateretur, quam si tantum suam em amitteret: et si A suae quietis aliquid amittat. m, ut tandem cum B acquali celeritate pergat montrarietas horum duorum corporum non tolletur: ditate, quatenus illa de quiete participat (per coroll. huius), celeritati B contrariabitur, ideoque B adiam partem reflecti debebit, totamque suam detert partem ipsius motus, quem in A transtulit, amit-1 maior est mutatio, quam si solam determinationem ıtatio igitur secundum nostram hypothesin, quoniam inatione est, minima erit, quae in hisce corporibus c proinde (per prop. 23. huius) nulla alia continget;

in demonstratione huius propositionis, quod idem locum habet: nempe nos non citasse propos. 19. demonstratur,, determinationem integram mutari o nihilo minus mancute ipso motu; " ad quam tamen attendi debet, ut vis demonstrationis recte per Nam in prop. 23. hudus non dicebamus,, quod variatu erit absolute minima, sed minima, quae dari potest." autem mutationem, quae in sola determinatione consisti dari, qualem in hac demonstratione supposuimus, patei pos. 18. et 19. huius cum coroll.

PROPOS. XXIX. Reg. 5. Si corpus quies esset minus quam B, tum quantumvis I versus A moveretur, illud secum movebit, scilicet sui motus ei talem transferendo, u postea aeque celeriter moveantur. 1)

In hac regula etiam, ut in praec., tres tantum casus possent, quibus contrarietas haec tolleretur. Nos vere strabimus, quod secundum nostram hypothesin minima in hisce corporibus contingit; ideoque (per propos. 2: tali modo etiam variari debent.

DEMONSTR. Secundum nostram hypothesin B trans (per propos. 21. huius) minus, quam dimidiam partem su et (per coroll. propos. 27. huius) minus quam dimidiam suae determinationis. Si autem B non raperet secum A contrariam partem reflecteretur, totam suam determinamitteret, et maior contingeret variatio (per coroll. pro huius); et multo maior, si totam suam determinatione teret, et simul partem ipsius motus, ut in tertio casu sup Quare variatio secundum nostram hypothesin est minima;

PROPOS. XXX. Reg. 6. Si corpus A qu esset accuratissime aequale corpori B versu moto, partim ab ipso impelleretur, partim in contrariam partem repelleretur. 2)

Hic etiam, ut in praecedente, tantum tres casus conc

<sup>1)</sup> Vide fig. propos. 18. Conf. Cartesii princ. phil. part. II. ; 2) Vide fig. propos. 18.

; edecque demonstrandum erit, nos hic ponere minimam vaimem, quae dari potest.

Si corpus B secum corpus A rapiat, donec ambo MMONSTR. sceleriter pergunt moveri, tum tantundem motus erit in uno in alio (per propos. 22. huius), et (per coroll. propos. 27. s) dimidiam partem determinationis amittere debebit, et 1 (per prop. 20. huius) dimidiam partem sui motus. Si vero in contrariam partem repellatur, tum totam suam determinem amittet, et totum suum motum retinebit (per propos. 18. s): quae variatio aequalis est priori (per coroll. propos. 26. il. Sed neutrum horum contingere potest. Nam si A stasum retiperet, et determinationem ipsius B mutare posset. necessario (per ax. 20.) ipso B fortius, quod esset contra thesin: et si B secum raperet A, donec ambo aeque celeriter rentur. B esset fortius, quam A, quod etiam est contra hysin. Onum igitur neutrum horum casuum locum habeat, nget ergo tertius, nempe quod B paulum impellet A et ab A letur: g. e. d. Lege Cartesii princ. phil. part. II. art. 51.

DPOS. XXXI. Reg. 7. Si B et A versus eandem partem moverentur, A quidem tardius, B autem illud insequens celerius, ita ut ipsum tandem attingeret, essetque A maius quam B, sed excessus celeritatis in B esset maior, quam excessus magnitudinis in A: tum B transferet tantum de suo motu in A, ut ambo postea aeque celeriter et in easdem partes progrediantur. Si autem contra excessus magnitudinis in A esset maior, quam excessus celeritatis in B, in contrariam partem ab ipso reflecteretur motum omnem suum retinendo. \*)

His iterum, ut in propositions praeced tres tantum casus vipi possunt.

<sup>&</sup>quot;) Vide fig. propos. 18. Cf. Cartesii princ. philos. part. II. art. 52.

DEMONSTR. I. partis. B in contrariam partem ab A, qu propos. 21. et 22. huius) fortius supponitur, reflecti non | (per ax. 20.). Ergo quum ipsum B sit fortius, movebit sect et quidem tali modo, ut aequali celeritate pergant moveri. enim minima mutatio continget, ut ex praeced. facile appare

DEMONSTR. II. partis. B non potest A, quo minus forte propos. 21. et 22. huius) supponitur, impellere (per az. 20.) aliquid de suo motu ipsi dare. Quare (per coroll. propo huius) B totum suum motum retinebit, non versus eanden tem; supponitur enim ab A impediri. Ergo (per illa qu Cartesii dioptr. cap. 2. dicta sunt) in contrariam partem, non versus ullam aliam, reflectetur suum integrum motum retii (per prop. 18. huius); q. e. d.

Nota, quod hic et in praecedentibus propositionibus tan demonstratum assumsimus, omne corpus in directum alii c rens, a quo absolute impeditur, ne ulterius eandem parten sus progrediatur, in contrariam, non vero in ullam aliam tem reflecti debere; quod ut intelligatur, lege Cartesii d cap. 2.

SCHOL. Hucusque ad mutationes corporum, quae ex r impulsu fiunt, explicandas consideravimus duo corpora tan ab omnibus corporibus divisa; nulla nempe habita ratione c rum ea undequaque cingentium. Iam vero ipsorum stat mutationes considerabimus pro ratione corporum, a quibus quaque cinguntur.

PROPOS. XXXII. Si corpus B undequaque cin a corpusculis motis, ipsum aequali vi versus or partes simul pellentibus, quam diu nulla alia c occurrit, in eodem loco immotum manebit.

DEMONSTR. Per se patet hace propositio. Si enim valiquam partem ex impulsu corpusculorum ab una parte ve tium moveretur, corpuscula, quae illud movent, maiori vi lerent, quam alia, quae illud eodem tempore in contrarian tem pellunt, et suum effectum sortiri nequeunt (per ax. quod esset contra hypothesin.

PROPOS. XXXIII. Corpus B, iisdem ut supra positis, vi quantumvis parva adventitia versus quancumque partem moveri potest.

BEMONSTR. Omnia corpora B immediate tangentia, quia (ex m.) in motu sunt, et B (per praec.) immotum manet, statim ac B tangunt, suum integrum motum retinendo in aliam parn reflectentur (per prop. 28. huius): adeoque corpus B conme a corporibus. quae illud immediate tangunt, sponte descri-. Quantumvis igitur B fingatur magnum, nulla actio requiritur issum a corporibus immediate tangentibus separandum (per id) ad circa def. 8. num. 4. notavimus). Ouare nulla vis externa. antumvis parva fingatur, in ipsum impingi potest, quae non sit ir vi. quam B habet ad permanendum in eodem loco (insum in millam habere vim corporibus immediate tangentibus adhaeiam demonstravimus), et quae etiam addita impulsui corsculorum, quae simul cum insa vi externa B versus eandem rtem pellunt, non major sit vi aljorum corpusculorum idem B contrariam partem pellentium; ille enim sine vi externa huic suali supponebatur. Ergo (per ax. 20.) ab hac vi externa, watunvis exigua fingatur, corpus B versus quamcumque partem webiter: q. e. d.

ROPOS. XXXIV. Corpus B, iisdem positis ut supra, non potest celerius moveri, quam a vi externa impulsum est, quamvis particulae, a quibus cingitur, longe celerius agitentur.

DEMONSTR. Corpuscula quae simul cum vi externa corpus B trsus eandem partem pellunt, quamvis multo celerius agitentur, nam vis externa movere potest B; quia tamen (per hyp.) non saiorem vim habent, quam corpora, quae idem B in contrariam sartem repellunt, omnes suae determinationis vires in his tantum seistendis impendent, nec ei (per propos. 32. huius) aliquam ceritatem tribuent. Ergo quum nullae aliae circumstantiae sive cusse supponantur, B a nulla alia causa praeter vim externam tiquid celeritatis accipiet, ac proinde (per ax. 8. part. 1.) non

poterit celerius moveri, quam a vi externa impulsum est; q erat dem.

PROPOS. XXXV. Quum corpus B sic ab exte impulsu movetur, maximam partem sui mota corporibus, a quibus continuo cingitur, accipit, autem a vi externa.

DEMONSTR. Corpus B quamvis admodum magnum finga impulsu quantumvis exiguo moveri debet (per propos. 33. hui Concipiamus igitur B quadruplo maius esse corpore externo, a vi pellitur. Quum ergo (per praec.) ambo aeque celeriter mo debeant, quadruplo etiam plus motus erit in B, quam in corp externo, a quo pellitur (per prop. 21. huius); quare (per ai part. 1.) praecipuam partem sui motus a vi externa non habet, quia praeter hanc nullae aliae causae supponuntur, quam corp a quibus continuo cingitur (nam ipsum B ex se immotum sui nitur), a solis ergo (per ax. 7. part. 1.) corporibus, a quibus gitur, praecipuam partem sui motus accipit, non autem a vi terna; q. e. d.

Nota, quod hic non possumus, ut supra, dicere, quod tus particularum ab una parte venientium requiratur ad residum motui particularum a contraria parte venientium. I corpora aequali motu (ut haec supponuntur) versus se invimota sola determinatione\*), non vero motu, contraria sunt coroll. prop. 19. hyius). Ideoque solam determinationem in invicem resistendo impendunt, non vero motum, ac propt corpus B nihil determinationis, et consequenter (per ca prop. 27. huius) nihil celeritatis, quatenus a motu distingua a corporibus circumiacentibus accipere potest: at quidem tum; imo accedente vi adventitia necessario ab iis moveri du ut in hac propositione demonstravimus, et ex modo, quo p. 33. demonstravimus, clare videre est.

<sup>\*)</sup> Vid. prop. 24. huius partis. In ea enim duo corpora in sibi favi resistendo suam determinationem, non vero motum impendere, den stratum est.

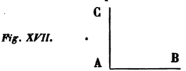
PROPOS. XXXVI. Si corpus aliquod, ex. gr. manus sostra, quaquaversum aequali motu moveri posset, ita ut nullis corporibus ullo modo resistat, neque ulla alia corpora ipsi ullo modo resistant; necessario in illo spatio, per quod sic moveretur, tot corpora versus unam partem, quam versus quamcumque aliam, aequali inter se et aequali cum manu vi celeritatis movebuntur.

DEMONSTR. Per nullum spatium aliquod corpus moveri potl, quod non sit corporibus plenum (per propos. 3. huius).
so itaque spatium, per quod manus nostra sic moveri potest, a
speribus repleri, quae iisdem quibus dixi conditionibus movemur. Si enim negas, ponantur quiescere, vel alio modo mod. Si quiescunt, necessario motui manus tam diu resistent
ser prop. 14. huius), donec eius motus ipsis communicetur, ut
dem cum ipsa versus eandem partem aequali cum celeritate
sveantur (per propos. 20. huius). Sed in hypothesi ponuntur
sa resistere; ergo haec corpora moventur. Quod erat primum.

Perro ipsa versus omnes partes moveri debent. Si enim negas, mantur versus aliquam partem non moveri, puta ab A versus B. il ergo manus ab A versus B moveatur, necessario corporibus potis (per primam partem huius), et quidem secundum tuam hypothesin alia determinatione ab ipsa manus determinatione dissa occurret. Quare ipsi resistent (per prop. 14. huius), poec cum ipsa manu versus eandem partem moveantur (per prop. i. et schol. propos. 27. huius). Atqui manui (per hyp.) non restunt; ergo versus quamcumque partem movebuntur. Quod rat secondum.

Rursus haec corpora aequali inter se vi celeritatis versus quamurque partem movebuntur. Si enim supponerentur non aequali i celeritatis moveri: ponantur, quae moventur ab A versus B, son tanta vi celeritatis moveri, quam quae ab A versus C moven
Tr. Quare si manus eadem ilia celeritate (aequali enim motu insus omnes partes sine resistentia moveri posse supponitur), qua corpora ab A versus C moventur, ab A versus B moveretur;

corpora ab A versus B mota tam diu manui resistent (per propul 14. huius), donec cum manu aequali vi celeritatis moveantur (per propos. 31. huius). At hoc est contra hypothesin; ergo aequali vi celeritatis versus omnes partes movebuntur. Quod erat tertium



Denique si corpora non aequali cum manu vi celeritatis moverentur, aut manus tardius vel minori vi celeritatis, aut celeritatis vel maiori vi celeritatis movebitur, quam corpora. Si prius, mus resistet corporibus ipsam versus eandem partem sequentita (per propos. 31. huius). Si posterius, corpora, quae manus equitur, et quibuscum versus eandem partem movetur, ipsi resistent (per eandem): quod utrumque est contra hypothesin. Enquum neque tardius neque celerius moveri potest manus, aequavi celeritatis, ac corpora, movebitur; q. e. d.

Si quaeris, cur aequali vi celeritatis, non vero absolute esi quali celeritate dico, lege scholium coroll. prop. 27. huius. A deinde quaeris, an manus, dum ex. gr. ab A versus B movetus non resistat corporibus eodem tempore a B versus A aequali i motis, lege propos. 33. huius, ex qua intelliges, eorum visi compensari vi corporum (haec enim vis per 3. part. huius prop. illi aequalis est), quae ab A versus B cum manu eodem tempora moventur.

PROPOS. XXXVII. Si corpus aliquod (puta A) a quacumque parva vi versus quamcumque partem moveri potest, illud necessario cingitur a corporibus, quae aequali inter se celeritate moventur.

DEMONSTR. Corpus A undequaque a corporibus cingi debei (per propos. 6. huius) iisque versus quamcumque partem aequaliter motis. Si enim quiescerent, non a quacumque parva vi corpus A versus quamcumque partem (ut supponitur) moveri postat; sed ad minimum a tanta vi, quae corpora ipsum A immedatagentia secum movere posset (per ax. 20. huius). Deinde danora, a quihus A cingitur, maiori vi versus unam partem paranstar, quam versus aliam, puta a B versus C, quam a C land B, quum undequaque a corporibus motis cingatur (ut iamladinous corpora a B versus C mota A versus eandem partem land ferrent. Adeoque non quaecumque parva vis sufficiet ad A land B movendum, sed praecise tanta, quae excessum motus land B versus C venientium suppleret (per ax. 20.). Quare land vi versus omnes partes moveri debent; q. e. d.

# Pe. XVIII. (A)C B

ACHOL. Quum haec contingant circa corpora, quae fluida vantar, sequitur corpora fluida illa esse, quae in multas eximaparticulas et aequali vi versus omnes partes motas sunt dim. Et quamvis illae particulae a nullo vel lynceo oculo conspici valit, non tamen erit negandum id quod modo clare demonstratus. Satis enim ex antedictis propos. 10. et 11. evincitur valita valurae subtilitas, quae (ut iam sensus omittam) nulla coginativa determinari potest aut attingi. Porro quum etiam ex praevalutitus satis constet, quod corpora sola sua quiete aliis corporaturatistant, et nos in duritie, ut sensus indicant, nihil aliud recipanus, quam quod partes corporum durorum motui mamostrarum resistant: clare concludimus, illa corpora, parte momes particulae iuxta se mutuo quiescunt, esse dura. Lege Cartesii princ. phil. part. II. art. 54. 55. 56.

### PRINCIPIORUM PHILOSOPHIA

#### PARS TERTIA.

Principiis rerum naturalium universalissimis sic expositis; gendum nunc est ad illa, quae ex ipsis sequuntur, explicanda. rumenimvero quandoquidem ea, quae ex iis principiis sequum plura sunt, quam mens nostra unquam cogitatione perlust poterit, nec ab iis ad una potius, quam alia consideranda de minemur; praecipuorum phaenomenorum, quorum (sas hic investigabimus, brevis historia ante omnia ob oculos nenda est. Hanc autem habes apud Cartesium princip. phil.; 3. ab art. 5. usque ad 15. Et ab art. 20. usque ad 43. propos hypothesis, quam Cartesius commodissimam iudicat non tan ad phaenomena coeli intelligenda, sed etiam ad eorum can naturales indagandas.

Porro quum ad plantarum vel hominis naturam int gendam optima via sit, considerare, quo pacto paulatim ex se nibus nascantur et generentur: talia principia erunt excegita quae valde simplicia et cognitu facillima sunt, ex quibus, quam seminibus quibusdam, et sidera et terra et denique om quae in hoc mundo aspectabili deprehendimus, oriri tuisse demonstremus; quamvis ipsa nunquam sit orta esse pr sciamus. Hoc enim pacto eorum naturam longe melius expenus, quam si tantum, qualia iam sunt, describeremus.

Dico, nos quaerere principia simplicia et cognitu facilia; t enim nisi sint, ipsis non indigebimus; nempe quia ea tantum causa semina rebus affingemus, ut earum natura nobis facil innotescat, et mathematicorum more a clarissimis ad magis scura, et a simplicissimis ad magis composita ascendamus. Dicimus deinde, nos talia principia quaerere, ex quibus et siden et terram etc. oriri potuisse demonstremus. Tales enim cass, quae tantum sufficiunt, ut passim ab astronomis fit, ad phinomena coeli explicanda, non quaerimus; sed tales, quae can ad cognitionem corum, quae sunt in terra (nempe quia cana, quae supra terram observamus contingere, inter phaenomena naturae recensenda iudicamus) nos ducant. Hae autem ut inveniantur, sequentia observanda sunt in bona hypothesi.

I. Ut nullam (in se tantum considerata) implicet contradi-

II. Ut sit simplicissima, quae dari potest.

III. Ogod ex secundo sequitur, ut sit cognitu facillima.

IV. Ut omnia, quae in tota natura observantur, ex ipsa deduci

Diximus denique, nobis licere hypothesin assumere, ex qua, tanguam ex causa, naturae phaenomena deducere queamus; comvis ipsa sic orta non fuisse probe sciamus. Quod ut intellicatar, hoc utar exemplo. Si quis in charta lineam curvam, quam perabolam vocamus, descriptam inveniat, et insius naturam investigare velit, sive is supponat, illam lineam ex cono aliquo prius extam et deinde chartae impressam, sive ex motu duarum linearectarum descriptam, sive aliquo alio modo ortam fuisse, periode est: modo ex eo, quod supponit, omnes proprietates parabolae demonstret. Imo quamvis sciat, illam in charta ex immessione secti coni ortum habuisse, noterit nihilo minus ad libitam aliam causam fingere, quae ipsi commodissima videtur, ad canes parabolae proprietates explicandas. Sic etiam nobis ad elineamenta naturae explicanda hypothesin aliquam ad libitum ssumere licet, modo ex insa omnia naturae phaenomena per mathematicas consequentias deducamus. Et quod magis notatu dignum est. vix aliquid assumere poterimus, ex quo non idem fectus, quamquam fortasse operosius, per naturae leges supra esplicatas deduci possit. Quum enim carum legum ope materia formas omnes, quarum est capax, successive assumat, si formas istas ordine consideremus, tandem ad illam, quae est huius mudi, poterimus devenire: adeo ut nihil erroris ex falsa hypobesi sit timendum.

### POSTULATUM.

Petitur, ut concedatur, omnem illam materiam. ex crea bie mundus aspectabilis est compositus, fuisse initio a Deo divisam in particulas quam proxime inter se aequales. non quidan sphaericas, quia plures globuli simul juncti spatium continum. non replent, sed in partes alio modo figuratas et magnitudine mae s diocres, sive medias inter illas omnes, ex quibus iam coeli atmit a astra componuntur: easque tantundem motus in se habuista. quantum iam in mundo reperitur, et acqualiter fuisse motare. tum singulas circa propria sua centra, et separatim a se mutaca ita ut corpus fluidum componerent, quale coelum esse putamus ! tum etiam plures simul circa alia quaedam puncta aeque a mismutuo remota et eodem modo disposita, ac iam sunt centra finrum; nec non etiam circa alia aliquanto plura, quae aequest : numerum planetarum; sicque tot varios vortices componerent. quot iam astra sunt in mundo. Vide figuram in Cartesii princia. phil. part. 3. artic. 46.

Haec hypothesis in se spectata nullam implicat contradictionem. Nihil enim materiae tribuit praeter divisibilitatem et mortum, quas modificationes iam supra demonstravimus in materia realiter existere, et quia materiam indefinitam, ac coeli et terras unam eandemque esse ostendimus, has modificationes in tota materia fuisse, sine ullius contradictionis scrupulo supponere possumus.

Est deinde haec hypothesis simplicissima, quia nullam supponit inaequalitatem, neque dissimilitudinem in particulis, in quas materia in initio fuerit divisa, neque etiam in earum mota. Ex quo sequitur hanc hypothesin etiam esse cognitu facillimam. Quod idem etiam patet ex co, quod nihil per hanc hypothesin in materia supponitur fuisse praeter id, quod cuilibet sponte ex solo materiae conceptu innotescit, divisibilitas nimirum ac motas localis.

Quod autem ex ipsa omnia, quae in natura observantur, deduci queant, re ipsa, quoad fieri potest, ostendere conabimur, idque sequenti ordine. Primo fluiditatem coelorum ex ipsa deducemus et quomodo ea causa sit lucis explicabimus. inde ad naturam solis pergemus, et simul ad ea quae in ellis fixis observantur. Postea de cometis, et tandem de anetis, eorumque phaenomenis dicemus.

### DEFINITIONES.

L Per eclipticam intelligimus illam partem vorticis, quae, a gyret circa axem, maximum circulum describit.

II. Per polos intelligimus partes vorticis, quae ab ecliptica i remotissimae, sive quae minimos describunt circulos.

III. Per conatum ad motum non intelligimus aliquam justionem, sed tantum, quod pars materiae ita est sita et ad tum incitata, ut revera esset aliquo itura, si a nulla causa imterior.

W. Per angulum intelligimus quicquid in aliquo corpore la figuram sphaericam prominet.

### AXIOMATA.

L Plures globuli simul iuncti spatium continuum occupare squant.

II. Materiae portio in partes angulosas divisae, si partes plus circa propria sua centra moveantur, maius spatium requirit, puns si canes ipsius partes quiescerent, et omnia earum latera e invicen immediate tangerent.

M. Pars materiae quo minor est, eo facilius ab cadem vi

IV. Partes materiae, quae sunt in motu versus eandem parme et a se invicem in ipso motu non recedunt, non sunt actu intae.

### PROPOSITIONES.

ROPOS. I. Partes materiae, in quas primo fuit divisa, non erant rotundae, sed angulosae.

DEMONSTR. Materia tota in partes aequales et similes ab iniis fait divisa (per postulat.): ergo (per ax. 1. et prop. 2. part. 2.) im fierunt rotundae: atque adeo (per defin. 4.) angulosae; q. e. d. PROPOS. II. Vis, quae effecit, ut materiae pur lae circa propria centra moverentur, simul eff ut particularum anguli mutuo occursu atterere

DEMONSTR. Tota materia in initio in partes aequales postulat.) atque angulosas (per propos. 1. huius) fuit divisa itaque, simulae coeperint moveri circa propria centra, angul rum non attriti fuissent, necessario (per ax. 2.) tota materia u spatium occupare debuisset, quam quum quiescebat: atqui he absurdum (per prop. 4. part. 2.): ergo earum anguli fuerum triti, simulae moveri coeperint; q. e. d.

Reliqua desiderantur.

### APPENBIX

### CONTINENS

### COGITATA METAPHYSICA

UMUS DIFFICILIORES QUAE IN METAPHYSICES TAM PARTE MALI QUAM SPECIALI CIRCA ENS EIUSQUE AFFECTIONES, M EIUSQUE ATTRIBUTA ET MENTEM HUMANAM OCCUR-RUNT QUAESTIONES BREVITER EXPLICANTUR

#### AUCTORE

ENEDICTO DE SPINOZA AMSTELODAMENSI.

#### PARS PRIMA

mercipua, quae in parte metaphysices generali circa seinque affectiones vulgo occurrunt, breviter explicantur.

### CAP. I. De ente reali, ficto, et rationis.

De definitione huius scientiae nihil dico, nec etiam circa quae vetur; sed tantum ea, quae obscuriora sunt, et passim ab authes in metaphysicis tractantur, explicare hic est animus.

### §. 1. Entis definitio.

Incipiamus igitur ab ente, per quod intelligo id omne, quod, ma clare et distincte percipitur, necessario existere vel ad minum posse existere reperimus.

\$ 2. Chimaera, ens fictum et ens rationis non esse entia.

Et has autem definitione, vel, si mavis, descriptione sequif. Tood chimaera, ens fictum et ens rationis nullo modo ad entia revocari possint. Nam chimaera °) ex sua natura exis nequit. Ens vero fictum claram et distinctam perceptionem cludit; quia homo ex sola mera libertate, et non, ut in falsis, sciens, sed prudens et sciens connectit, quae connectere, et iungit, quae disiungere vult. Ens denique rationis nihil praeter modum cogitandi, qui inservit ad res intellectas fac retinendas, explicandas atque imaginandas. Ubi notand quod per modum cogitandi intelligimus id, quod iam schol.; pos. 15. part. 1. princip. philos. explications, nempe omnes gitationis affectiones, videlicet intellectum, laetitiam, imagitionem etc.

### §. 3. Quibus cogitandi modis res retineamus.

Quod autem dentur quidam modi cogitandi, qui inserviur res firmius atque facilius retinendas, et ad ipsas, quando v mus, in mentem revocandas aut menti praesentes sistendas, constat iis, qui notissima illa regula memoriae utuntur, nempe ad rem novissimam retinendam et memoriae imprimen ad aliam nobis familiarem recurritur, quae vel nomine tenu re ipsa cum hac conveniat. Hunc similiter in modum philos res omnes naturales ad certas classes reduxerunt, ad quas re runt, ubi aliquid novi ipsis occurrit, quas vocant genus, cies etc.

### §. 4. Quibus cogitandi modis res explicemus.

Ad rem deinde explicandam etiam modos cogitandi haber determinando scilicet eam per comparationem ad aliam. I cogitandi, quibus id efficimus, vocantur tempus, numerus, sura, et si quae adhuc alia sunt. Horum autem tempus ins durationi explicandae, numerus quantitati discretae, men quantitati continuae.

### §. 5. Quibus cogitandi modis res imaginemur.

Denique quum assueti simus omnium quae intelligimus e imagines aliquas in nostra phantasia depingere, fit, ut non-

<sup>°)</sup> Nota, quod nomine chimaerae hic et in seqq. intelligatur id, ius natura apertam involvit contradictionem, ut fusius explicatur ca

instar entium imaginemur. Nam mens in se sola spectata it res cogitans, non maiorem habet potentiam ad affirmanpeam ad negandum: imaginari vero quum nihil aliud sit,
a, quae in cerebro reperiuntur a motu spirituum, qui in
s ab obiectis excitatur, vestigia sentire, talis sensatio non
afassa affirmatio esse potest. Atque hinc fit, ut omnes
quibus mens utitur ad negandum, quales sunt, caecitas,
tas sive finis, terminus, tenebrae etc. tanquam entia

Entia rationis cur non sint ideae rerum, et tamen pro

le clare patet, hos modos cogitandi non esse ideas rerum, modo ad ideas revocari posse; quare etiam nullum habent 1, quod necessario existit, aut existere potest. Causa ob quam hi modi cogitandi pro ideis rerum habentur, est, 1 ideis entium realium tam immediate proficiscuntur et r, ut facillime cum ipsis ab iis, qui non accuratissime att, confundantur: unde etiam nomina ipsis imposuerunt, mad significandum entia extra mentem nostram existentia, tia sive potius non-entia entia rationis vocaverunt.

### §. 7. Male dividi ens in reale et rationis.

eque facile videre est, quam inepta sit illa divisio qua divias in ens reale et ens rationis. Dividunt enim ens in ens et s, aut in ens et modum cogitandi. Attamen non miror phos verbales sive grammaticales in similes errores incires enim ex nominibus judicant, non autem nomina ex

Ens rationis quomodo dici possit merum nihil, et quomodo ens reale.

minus inepte loquitur, qui ait ens rationis non esse merum Nam si id, quod istis nominibus significatur, extra inm quaerit, merum nihil esse reperiet: si autem ipsos molitandi intelligit, vera entia realia sunt. Nam quum rogo,

#### COGITATORUM METAPHYSICORUM

quid sit species, nihit aliud quaero, quam naturam istius us cogitandi, qui revera est ens, et ab alio modo cogitandi disting tur; verum hi modi cogitandi ideae vocari non possunt, neq veri aut falsi possunt dici, sicut etiam amor non potest verus; falsus vocari, sed bonus aut malus. Sic Plato quam divit, hen nem esse animal bipes sine plumis, non magis erravit, quama diverunt hominem esse animal rationale. Nam Plato non mis cognovit, hominem esse animal rationale, quam caeteri cogu scunt; verum ille hominem revocavit ad certam classem, quando vellet de homine cogitare ad illam classem recurrem cuius facile recordari potuerat, statim in cogitationem homi incideret. Imo Aristoteles gravissime erravit, si putavit se i sua definitione humanam essentiam adaequate explicuisse. vero Plato bene fecerit, tantum quaeri posset. Sed haec non si huius loci.

### §. 9. In rerum investigatione entia realia cum entibus ratia non confundenda.

Ex omnibus supradictis inter ens reale et entis rationis ids nullam dari convenientiam apperet. Unde etiam facile videre e quam sedulo sit cavendum in investigatione rerum, ne entia n lia cum entibus rationis confundamus. Aliud enim est inquir in rerum naturam, aliud in modos, quibus res a nobis percipit tur. Haec vero si confundantur, neque modos percipien neque naturam ipsam intelligere poterinaus; imo vero, qu maximum est, in causa erit, quod in magnos errores incidem quemadmodum multis hucusque contigit.

### §. 10. Quomodo ens rationis et ens fictum distinguantur.

Notandum etiam, quod multi confundunt ens rationis et ente ficto. Putant enim ens fictum etiam esse ens rationis, qu nullam extra mentem habet existentiam. Sed si ad entis ration et entis ficti definitiones modo traditas recte attendatur, repertur inter ipsa tum ex ratione causae, tum etiam ex eorum natura absque respectu causae magna differentia. Ens fictum em nihil aliud esse diximus, quam duos terminos connexos ex se

102

state sine ullo ductu rationis; unde ens fictum casu potrum. Ens vero rationis nec a sola voluntate depenllis terminis inter se connexis constat, ut ex definitione
antiestum. Si quis igitur roget, an ens fictum ens
a vero ens rationis, tantum repetendum atque regerent, quod iam diximus, nempe male dividi ens in ens
rationis, ideoque malo fundamento quaeritur, an ens
reale sit, an vero rationis; supponitur enim omne ens
us reale et rationis.

### S. 11. Entis divisio.

nostrum propositum revertamur, a quo videmur utm deflexisse. Ex entis definitione vel, si mavis, deiam tradita facile videre est, quod ens dividendum sit nod sua natura necessario existit, sive cuius volvit existentiam, et in ens, cuius essentia non existentiam nisi possibilem. Hoc ultimum disubstantiam et modum, quorum desinitiones in inc. philos. part. 1. art. 51. 52. et 56. traduntur: quare e est, eas hic repetere. Sed tantum notari volo circa enem. quod expresse dicimus ens dividi in substantiam non vero in substantiam et accidens; nam accidens raeter modum cogitandi, utpote quod solummodo reenotat. Ex. gr. guum dico triangulum moveri, motus inguli modus, sed corporis, quod movetur: unde motu trianguli accidens vocatur; respectu vero corporis as reale sive modus. Non enim potest motus concipi re: at quidem sine triangulo.

nt iam dicta et etiam quae sequentur melius intelligannare conabimur, quid per esse essentiae, esse existenideae ac denique esse potentiae intelligendum sit. Quo movet quorundam ignorantia, qui nullam distinctionem inter essentiam et existentiam, vel si agnoscunt, esse num esse ideae vel esse potentiae confundunt. Ut his i ipsi satisfaciamus, rem quam distincte poterimus, in m explicabimus. CAP. II. Quid sit esse essentiae, quid esse ex tiae, quid esse ideae, quid esse potentiae.

Ut clare percipiatur, quid per hace quatuor intelligendo tantum necesse est, ut nobis ob oculos ponamus ea quae d stantia increata sive de Deo diximus, nempe

#### §. 1. Creaturas in Deo esse eminenter.

- 1) Deum eminenter continere id quod formaliter in creatis reperitur, hoc est, Deum talia attributa habere, omnia creata eminentiori modo contineantur. Vide princ part. 1. axioma 8. et coroll. 1. prop. 12. Ex. gr. extens clare concipimus sine ulla existentia, ideoque quum per se habeat vim existendi, a Deo creatam esse demonstravimus pultima part. 1. Et quia in causa tantundem perfectionis ad mum debet esse, quantum est in effectu, sequitur, omne fectiones extensionis Deo inesse. Sed quia postea rem ex ex sua natura divisibilem esse videbamus, hoc est, imper nem continere, ideo Deo extensionem tribuere non po (part. 1. propos. 16); adeoque fateri cogebamur, Deo aliqu tributum inesse, quod omnes materiae perfectiones excell modo continet (schol. prop. 9. part. 1.) quodque vices m supplere potest.
- 2) Deum se ipsum atque omnia alia intelligere, hoc est, objective etiam in se habere. Vide part. 1. prop. 9.
- 3) Deum esse omnium rerum causam eumque ex abso bertate voluntatis operari.

### §. 2. Quid sit esse essentiae, existentiae, ideae ac poter

Ex his itaque clare videre est, quid per illa quatuor inte dum sit. Primum enim esse scilicet essentiae nihil aliu quam modus ille, quo res creatae in attributis Dei comp duntur. Esse deinde ideae dicitur, prout omnia obiective Dei continentur. Esse porro potentiae dicitur tantum re potentiae Dei, qua omnia nondum adhuc existentia ex al libertate voluntatis creare potuerat. Esse denique exist

tipsa rerum essentia extra Deum et in se considerata, tribuiturmarebus, postquam a Deo creatae sunt.

# \$.3. Hace quatuor a se invicem non distingui, nisi in creaturis.

Ex quibus clare apparet, hace quatuor non distingui inter se isi in rebus creatis; in Deo vero nullo modo. Deum enim non cocipimus fuisse potentia in alio, et eius existentia eiusque inteletus ab eius essentia non distinguuntur.

### §. 4. Ad quaestiones quasdam de essentia respondetur.

Ex his facile ad quaestiones, quae passim de essentia circumrespondere possumus. Quaestiones autem hae sunt Marates: an essentia distinguatur ab existentia; et si distingua-. an sit aliquid diversum ab idea; et si aliquid diversum ab idea t, an habeat aliquod esse extra intellectum, quod postremum necessario fatendum est. Ad primam autem sub distinfone respondemus, quod essentia in Deo non distinguatur ab in caewis salem essentia differt ab existentia; potest nimirum sine hac macipi. Ad secundam vero dicimus, quod res, quae extra mellectum clare et distincte sive vere concipitur, aliquid diversum bide sit. Sed denuo quaeritur, an illud esse extra intellectum it a se inso, an vero a Deo creatum. Ad quod respondemus. sentiam formalem non esse a se, nec etiam creatam: haec duo im supponerent rem actu existere: sed a sola essentia divina endere, in qua omnia continentur; adeoque hoc sensu iis assenmur, qui dicunt essentias rerum aeternas esse. Quaeri adhuc esset, guomodo nos nondum intellecta natura Dei rerum essens intelligamus, quum illae, ut modo diximus, a sola Dei na-Ad hoc dico, id ex eo oriri, quod res iam creatae ra pendeant. ML Si enim non essent creatae, prorsus concederem, id imseibile fore, nisi post naturae Dei adacquatam cognitionem; den modo ac impossibile est, imo magis impossibile, quam ex adam nota natura parabolae naturam eius ordinatim applicata-Boscere.

### §. 5. Cur auctor in definitione essentiae ad Dei attributa recurrit.

Porro notandum, quod, quamvis essentiae modorum ne existentium in illorum substantiis comprehendantur, et eorum esse essentiae in illorum substantiis sit, nos tamen ad Deum ri currere voluimus, ut generaliter essentiam modorum et substantiarum explicaremus, et etiam, quia essentia modorum non fui in illorum substantiis, nisi post earum creationem, et nos essentiarum aeternum quaerebamus.

#### §. 6. Cur aliorum definitiones non recensuit.

Ad hace non puto operae pretium esse, hic auctores, qui de versum a nobis sentiunt, refutare, nec etiam corum definition aut descriptiones de essentia et existentia examinare. Nam la modo rem claram obscuriorem redderemus. Quid enim magicarum, quam quid sit essentia et existentia intelligere; quande quidem nullam definitionem alicuius rei dare possumus, qua simul eius essentiam explicemus?

## §. 7. Quomodo distinctio inter essentiam et existentiam facile addiscatur.

Denique si quis philosophus adhuc dubitet, an essentia ab entermination distinguatur in rebus creatis, non est quod multum didefinitionibus essentiae et existentiae laboret, ut istud dubital tollatur. Si enim tantum adeat statuarium aliquem aut fabrum lignarium, illi ipsi ostendent, quomodo statuam nondum existentem certo ordine concipiant, et postea eam ipsi existentem prachebunt.

# CAP. III. De eo quod est necessarium, impossibile, possibile et contingens.

### §. 1. Quid hic per affectiones intelligendum sit.

Natura entis, quatenus ens est, sic explicata ad aliquas eiem affectiones explicandas transimus; ubi notandum venit, quod per affectiones hic intelligimus id quod alias per attributa denotavit Cartesius in princ. philos. part. 1. art. 52. Nam ens, quatenus

per se solum ut substantia nos non afficit; quare per stiributum explicandum est, a quo tamen non nisi ratione bur. Unde non satis mirari possum illorum ingenia subqui medium quaesiverunt non sine magno detrimento inter ens et nihil. Sed in corum errorem refutando non quandoquidem ipsi, ubi talium affectionum definitiones soliuntur, in vana sua subtilitate prorsus evanescunt.

### §. 2. Affectionum definitio.

gitur rem nostram agemus, dicimusque entis affectiones edam attributa, sub quibus uniuscuiusque essentiam vel iam intelligimus, a qua tamen non nisi ratione distini. De his quasdam (non enim omnes pertractare mihi astic explicare, et a denominationibus, quae nullius entis extiones, separare conabor. Ac primo quidem agam de est necessarium et impossibile.

### . Quot modis res dicatur necessaria et impossibilis.

sus modis res dicitur necessaria et impossibilis, vel remae essentiae vel respectu causae. Respectu essentiae cossario existere novimus: nam eius essentia non potest sin existentia: chimaera vero respectu implicantiae suae enon potis est, ut existat. Respectu causae dicuntur res, briales, esse impossibiles aut necessariae; nam si tantum a easentiam respicimus, illam concipere possumus clare cte sine existentia. Quapropter nunquam existere possunt essitate essentiae, sed tantum vi causae, Dei nempe omrum creatoris. Si itaque in decreto divino est, ut res ristat, necessario existet; sin minus, impossibile erit ut Nam per se manifestum est, id quod nullam causam, scilicet aut externam, habet ad existendum, impossibile xistat. Atqui res in hac secunda hypothesi ponitur talis, : vi suae essentiae, quam per causam internam intelligo, i decreti divini, unicae omnium rerum causae externae, possit. Unde sequitur, res, ut in sec. hyp. a nobis sta-. impossibiles esse ut existant.

### S. 4. Chimaeram commode ens verbale vocari,

Ubi notandum venit 1. chimaeram, quia neque in intellecta est neque in imaginatione, a nobis ens verbale commode vocaposse; nam ea non nisi verbis exprimi potest. Ex. gr. circula quadratum verbis quidem exprimimus, imaginari autem numodo, et multo minus intelligere possumus. Quapropter camaera praeter verbum nihil est, ideoque impossibilitas inter and ctiones entis numerari non potest: est enim mera negatio.

### §. 5. Res creatas quoad essentiam et existentiam a Deo dependere.

2. Notandum venit, quod non tantum rerum creatarum es stentia, verum etiam, ut infra in secunda parte evidentissime de monstrabimus, carum essentia et natura a solo Dei decreto de pendet. Ex quo clare sequitur, res creatas nullam ex se inchabere necessitatem: nempe quia ex se ipsis nullam habent essentiam, nec a se ipsis existunt.

# §. 6. Necessitatem, quae in rebus creatis a causa est, esse es essentiae vel existentiae; at haec duo in Deo non distingui.

3. Denique notandum est, quod necessitas, qualis vi causas in rebus creatis est, dicatur vel respectu earum essentiae, vel respectu earum essentiae. Nam haec duo in rebus creatis distinguentur. Illa enim a legibus naturae aeternis dependet, haes vero a serie et ordine causarum. Verum in Deo, cuius essentia ab illius existentia non distinguitur, essentiae necessitas etima non distinguitur a necessitate existentiae. Unde sequitur, que si totum ordinem naturae conciperemus, inveniremus, que multa, quorum naturam clare et distincte percipimus, hoc est, quorum essentia necessario talis est, nullo modo possent existera. Nam tales res in natura existere aeque impossibile reperiremus, se iam cognoscimus impossibile esse, ut magnus elephantus in acus foramine recipi possit; quamvis utriusque naturam clare percipimus. Unde existentia illarum rerum non esset nisi chimaera, quam neque imaginari neque intelligere possemus.

. Possibile et contingens non esse rerum affectiones.

ne hace de necessitate et impossibilitate; quibus pauca de

et contingente visum est adiungere. Nam hace duo a

is pro rerum affectionibus habentur, quum tamen revera

ad sint, quam defectus nostri intellectus; quod clare ostenestquam explicavero, quid per hace duo intelligendum sit.

### S. 8. Quid sit possibile, quid contingens.

possibilis itaque dicitur, quum eius causam efficientem intelligimus, attamen an causa determinata sit, igno-Unde etiam ipsam ut possibilem, non vero neque ut nem, neque ut impossibilem considerare possumus. Si d rei essentiam simpliciter, non vero ad eius causam at-18, illam contingentem dicemus, hoc est, illam ut inter Deum et chimaeram, ut sic loquar, considerabimus; mia ex parte essentiae nullam in ipsa reperimus necessitastendi, ut in essentia divina, neque etiam implicantiam possibilitatem, ut in chimaera. Quod si quis id, quod sibile voco, contingens, et contra id, quod ego contingens, evocare velit, non ipsi contradicam; neque enim de nodisputare soleo. -Sat erit, si nobis concedat, haec duo idefectus nostrae perceptionis, nec aliquid reale esse.

#### Possibile et contingens esse tantum defectus nostri intellectus.

mis autem id ipsum negare velit, illi suus error nullo nemonstratur. Si enim ad naturam attendat, et quomodo
leo dependet, nullum contingens in rebus esse reperiet,
, quod ex parte rei possit existere, et non existere, sive,
ldicitur, contingens reale sit; quod facile apparet ex eo,
L 10. part. 1. princ. phil. docuimus, tantam scilicet vim
ad rem creandam, quam ad ipsam conservandam. Quare
s creata propria vi aliquid facit, eodem modo ac nulla res
ma propria vi incepit existere. Ex quo sequitur, nihil fieri,
musae omnia creantis, scilicet Dei, qui suo concursu sinaomentis omnia procreat. Quum autem nihil fiat nisi a
rina potentia, facile est videre, ca quae fiunt vi decreti Dei

eiusque voluntatis fieri. At quum in Deo nulla est in nec sautatio (per prop. 18. et coroll. prop. 26. part. 1.), iam producit, se producturum ab acterno decrevisse debu que nihil magis necessarium sit ut existat, quam quod l turum decrevit, sequitur necessitatem existendi in coan creatis ab acterno fuisse. Nec dicere possumus, illas tingentes, quia Deus aliud decrevisse potuit; nam quum intate non detur quando, nec ante, nec post, neque u temporis, sequitur, Deum nunquam ante illa decreta ut aliud decernere posset.

### §. 10. Conciliationem libertatis nostri arbitrii et pr tionis Dei humanum captum superare.

Ouod vero attinet ad libertatem humanae volunta liberam esse diximus schol. prop. 15. part. 1., illa e concursu conservatur, nec ullus homo aliquid vult au nisi id quod Deus ab aeterno decrevit ut vellet et operare modo autem id fieri possit servata humana libertate, c strum excedit: neque ideo, qued clare percipimus. quod ignoramus, erit reiiciendum. Clare enim et dist ligimus, si ad nostram naturam attendamus, nos in no nibus esse liberos, et de multis deliberare propter id so volumus. Si autem ad Dei naturam attendamus, ut m dimus, clare et distincte percipimus, omnia ab ipse nihilque existere nisi quod ab aeterno a Deo decretum Ouomodo autem humana voluntas a Deo singulis procreetur tali modo, nt libera maneat, id ignorami enim sunt quae nostrum captum excedunt, et tamen a l facta esse: uti ex. gr. est illa realis divisio materiae in particulas satis evidenter a nobis demonstrata in n part. 2. prop. 11., quamvis ignoremus, quomodo divis Nota, quod hic pro re nota supponimus, has duas notisibile nempe et contingens, tantum defectum cognities circa rei existentiam significare.

### CAP. IV. De aeternitate, duratione et tempore.

### §. 1. Quid sit aeternitas.

Exec, quod supra divisimus ens in ens, cuius essentia involvienistentiam, et in ens, cuius essentia non involvit nisi possilien existentiam; oritur distinctio inter aeternitatem et duratioum. De aeternitate infra fusius loquemur. Hic tantum dicimus um esse attributum, sub quo infinitum Dei existentiam concipinus.

### S. 2. Quid sit duratio.

Duretio vero est attributum, sub quo rerum creatarum exitation, prout in sua actualitate perseverant, concipimus. Le quibus clare sequitur, durationem a tota alicuius rei existentia maisi ratione distingui. Quantum enim durationi alicuius rei tatis, tantundem eius existentiae detrahi necesse est.

### §. 3. Quid tempus.

Het autem ut determinetur, comparamus illam cum duraint illurun rerum, quae certum et determinatum habent motum,
hacque comparatio tempus vocatur. Quare tempus non est
ilicia rum, sed tantum merus modus cogitandi, sive, ut iam
ilicia, tas rationis; est enim modus cogitandi durationi expliinserviens. Notandum hic in duratione, quod postea
um habebit, quando de aeternitate loquemur, videlicet, quod
mic et minor concipiatur, et quasi ex partibus componi, et
diade quod tantum sit attributum existentiae, non vero essentiae.

### CAP. V. De oppositione, ordine etc.

. 1

1

Es to, quod res inter se comparamus, quaedam oriuntur metines, quae tamen extra res ipsas nihil sunt nisi cogitandi medi. Quod inde apparet, quia si ipsas ut res extra cogitationem pastas considerare velimus, clarum quem alias de ipsis laboras conceptum statim confusum reddimus. Notiones vero les he sunt, videlicet oppositio, ordo, convenientia, diversita, nihiectum, adiunctum, et si quae adhuc alia his similia lat. Hae, inquam, a nobis satis clare percipiuntur, quatenus

ipsas non ut quid ab essentiis rerum oppositarum, ordinate etc. diversum concipimus, sed tantum ut modos cogitandi, bus res ipsas facilius vel retinemus vel imaginamur. Quare d fusius loqui non necesse esse iudico, sed ad terminos v transcendentales dictos transco.

### CAP. VI. De uno, vero et bono.

### §. 1. Quid sit unitas.

Hi termini ab omnibus fere metaphysicis pro generalisa entis affectionibus habentur. Dicunt enim omne ens esse un verum et bonum, quamvis nemo de iis cogitet. Verum qui his intelligendum sit, videbimus, ubi seorsim unumquem horum terminorum examinaverimus.

Incipiamus itaque a primo, scilicet uno. Hunc termi dicunt significare aliquid reale extra intellectum. Verum quid hoc enti addat, nesciunt explicare, quod satis ostendit, illos e rationis cum ente reali confundere; quo efficiunt, ut id, c clare intelligunt, confusum reddant. Nos autem dicimus un tem a re ipsa nullo modo distingui, vel enti nibil addere; sed tum modum cogitandi esse, quo rem ab aliis separamus, e ipsi similes sunt, vel cum ipsa aliquo modo conveniunt.

# §. 2. Quid sit multitudo, et quo respectu Deus dici possit s et quo respectu unicus.

Unitati vero opponitur multitudo, quae sane rebus etiam i addit, nec aliquid praeter modum cogitandi est, quemadmos clare et distincte intelligimus. Nec video, quid circa rem cla amplius dicendum restat; sed tantum hic notandum est, De quatenus ab aliis entibus eum separamus, posse dici unum; rum quatenus concipimus eiusdem naturae plures esse non po unicum vocari. At vero si rem accuratius examinare vellen possemus forte ostendere, Deum non nisi improprie unum et u cum vocari; sed res non est tanti, imo nullius momenti is de rebus, non vero de nominibus sunt solliciti. Quare hoc rel ad secundum transimus, et eadem opera, quid sit falsum, cemus.

Quid sit verum, quid falsum tam apud vulgum quam apud philosophos.

autem haec duo, verum scilicet et falsum, recte percipianverborum significatione incipiemus, ex qua apparebit ea isi rerum denominationes extrinsecas esse, neque rebus nisi rhetorice. Sed quia vulgus vocabula primum invenit. nostea a philosophis usurpantur, ideo e re esse videtur illius, rimam significationem alicuius vocabuli quaerit, quid priapud vulgum denotarit, inquirere; praecipue ubi aliae cauficient, quae ex linguae natura depromi possent ad eam inandam. Prima igitur veri et falsi significatio ortum videtur e a parrationibus, eague parratio vera dicta fuisse, quae kti. quod re vera contigerat; falsa vero, quae erat facti, milibi contigerat. Atque hanc philosophi postea usurparunt notandam convenientiam ideae cum suo ideato, et contra. idea vera dicitur illa. quae nobis ostendit rem. ut in se est: ero, quae nobis ostendit rem aliter, quam re vera est. Ideae nihil aliud sunt, quam narrationes sive historiae naturae les. Atque hinc postea metaphorice translata est ad res , at guum dicimus verum aut falsum aurum, guasi aurum repraesentatum aliquid de se ipso narret, quod in se est, On est.

### \$.4. Verum non esse terminum transcendentalem.

weirca plane decepti sunt, qui verum terminum transcenem sive entis affectionem iudicarunt. Nam de rebus ipsis si improprie, vel si mavis, rhetorice dici potest.

### S. 5. Veritas et vera idea quomodo differant.

porro quaeras, quid sit veritas praeter veram ideam, quaere, quid sit albedo praeter corpus album; eodem enim modo mat ad invicem.

teausa veri et de causa falsi iam antea egimus. Quare hic restat notandum, nec etiam quae diximus operae pretium a notare, si scriptores in similibus nugis non adeo se intriat, ut postea se extricare nequiverint, nodum passim in a quaerentes.

mera I.

### Quaenam sint proprietates veritatis. Certitudinem ne esse in rebus.

Proprietates vero veritatis aut ideae verae sunt 1. Quod sit class et distincta; 2. Quod omne dubium tollat, sive uno verbo, que sit certa. Qui quaerunt certitudinem in rebus ipsis, eodem mod falluntur, ac quum in iis quaerunt veritatem; et quamvis dicamures in incerto est, rhetorice sumimus ideatum pro idea, quomod etiam rem dicimus dubiam; nisi forte quod tum per incertitudinem contingentiam intelligamus, vel rem quae nobis incertitudinem aut dubium iniicit. Neque opus est circa haec diutius marai. Quare ad tertium pergemus, et simul quid per eius contririum intelligendum sit, explicabimus.

### §. 7. Bonum et malum tantum dici respective.

Res sola considerata neque bona dicitur, neque mala, tantum respective ad aliam, cui conducit ad id quod amat acque rendum, vel contra; ideoque unaquaeque res diverso respected demonstrative de la constitue de la constitue

### §. 8. Quare aliqui bonum metaphysicum statuerunt.

Qui autem bonum aliquod metaphysicum quaeritant, que omni careat respectu, falso aliquo praeiudicio laborant; nempo quod distinctionem rationis cum distinctione reali vel modali carfundant. Distinguunt enim inter rem ipsam et conatum, qui unaquaque re est ad suum esse conservandum, quamvis nesciai.

<sup>\*)</sup> Vid. 2 Sam. 17, 14,

natum intelligant. Hace enim duo, quamvis ratione erbis distinguantur, quod maxime ipsos decepit, nullo a inter se distinguuntur.

st conatus, quo res in statu suo perseverare conantur, quomodo distinguantur.

clare intelligatur, exemplum alicuius rei simplicissios ponemus. Motus habet vim in suo statu perseveec vis profecto nihil aliud est, quam motus ipse, hoc atura motus talis sit. Si enim dicam in hoc corpore A sse, quam certam quantitatem motus, hinc clare seım diu ad illud corpus A attendo, me semper debere d corpus moveri. Si enim dicerem illud suam vim se amittere, necessario ipsi aliquid aliud tribuo praeter hypothesi supposuimus, per quod suam naturam aod si vero haec ratio obscurius videatur, age conceun conatum se movendi aliquid esse praeter ipsas leges notus. Ouum igitur hunc conatum esse bonum mesupponas, necessario hic etiam conatus conatum haesse perseverandi, et hic iterum alium, et sic in inno magis absurdum nescio quid fingi possit. Ratio illi conatum rei a re ipsa distinguunt, est, quia in se int desiderium se conservandi, et tale in unaquaque re

### ). An Deus ante res creatas dici possit bonus.

r tamen, an Deus, antequam res creasset, dici posset a nostra definitione videtur sequi, Deum tale attribuvuisse, quia dicimus rem, si in se sola consideratur, m neque malam posse dici. Hoc autem multis absurar. Sed qua ratione nescio. Multa enim huius notae tribuimus, quae antequam res crearentur, ipsi non it nisi potentia, ut quum vocatur creator, iudex, te.; quare similia argumenta moram nobis iniicere non

### 116 COGITAT. METAPHYSIC. PART, L. CAP. VL.

# §. 11. Perfectum quomodo dicatur respective, quomodo absolute.

Porro uti bonum et malum non dicitur nisi respective, at etiam perfectio, nisi quando perfectionem sumimus pro ipsa re essentia, quo sensu antea diximus, Deum infinitam perfectionem habere, hoc est infinitam essentiam, seu infinitum esse.

Plura his addere non est animus. Reliqua enim quae ad partem generalem metaphysices spectant, satis nota esse existime adeoque operae pretium non esse, ea ulterius persequi.

### **APPENDICIS**

#### PARS SECUNDA

n que praecipua, quae in parte metaphysices speciali circa Beun eiusque attributa et mentem humanam vulgo occurrunt, breviter explicantur.

### CAP. I. De Dei aeternitate.

### §. 1. Substantiarum divisio.

Iam antea docuimus, in rerum natura praeter substantias earanque modos nihil dari. Quare non erit hic exspectandum, ut
siquid de formis substantialibus et realibus accidentibus dicamus;
sant exim haec et huius farinae alia plane inepta. Substantias
deiak divisimus in duo summa genera, extensionem scilicet
et cogitationem, ac cogitationem in creatam sive mentem
lananam, et increatam sive Deum. Existentiam autem huius
satis superque demonstravimus tum a posteriori, scilicet ex ipsius
quam habemus idea, tum a priori sive ab eius essentia, tanquam
tans existentiae Dei. Sed quoniam quaedam eius attributa bretans, quam argumenti dignitas requirit, tractavimus, ipsa hic
repetere eaque fusius explicare, simulque aliquas quaestiones
eadare decrevimus.

### §. 2. Deo nullam durationem competere.

Practipuum attributum, quod ante omnia venit consideranim, est Dei aeternitas, qua ipsius durationem explicamus; id potius, ut nullam Deo durationem tribuamus, dicimus eum ter acternum. Nam, ut in prima parte notavimus, duratio est actio existentiae, non vero essentiae rerum; Deo autem, cuius

existentia est de ipsius essentia, nullam durationem tribuere persumus. Oui enim Deo illam tribuit, eius existentiam ab e essentia distinguit. Sunt tamen qui rogant, an Deus nunc s diutins exstiterit, quam quum Adamum crearet: idque insis t clarum esse videtur, adeoque nullo modo Deo durationem adim dam esse existiment. Verum hi principium petunt; nam sum nunt Dei essentiam ab eius existentia distingui. Quaerunt en an Deus, qui exstitit usque ad Adamum, non plus temporis exst rit ab Adamo creato usque ad nos. Quare Deo singulis die majorem durationem tribuunt, et quasi continuo a se ipso ips creari supponunt. Si enim Dei existentiam ab illius essentia i distinguerent, nequaquam Deo durationem tribuerent, que rerum essentiis duratio nullo modo competere possit. Nam ne unquam dicet circuli aut trianguli essentiam. quatenus est acter veritas, hoc tempore diutius durasse, quam tempore Adam Porro quum duratio maior et minor, sive quasi partibus consta concipiatur, clare sequitur, Deo nullam tribui posse durationes. Nam quum ipsius esse sit aeternum, hoc est, in quo nihil prin nec posterius dari potest, nunquam ipsi durationem tribuere page sumus: quin simui quem de Deo habemus verum conceptum de struamus, hoc est, id quod est infinitum sua natura et quod num quam potest concipi nisi infinitum, in partes dividamus, ei selli cet durationem tribuendo.

### §. 3. Causae ob quas quidam Deo durationem tribuerunt.

Quod autem auctores errarunt, in causa est: 1. Quia acternitatem ad Deum non attendentes explicare conati sunt, quai aeternitas absque essentiae divinae contemplatione intelligi posses vel quid esset praeter divinam essentiam; atque hoc iterum interpretatione etiam rebus, quarum essentia distinguitur ab earum essentia, tribuere (ut quum dicimus: non implicat, mundum al aeterno fuisse), atque etiam essentiis rerum, quam diu ipasa mu existentes concipimus; eas enim tum aeternas vocamus. 2. Qual durationem rebus non tribuebant, nisi quatenus eas sub continuatione esse iudicabant, non, uti nos, prout earum essentiam ab earum existentia distinguitur. 3. Denique quia Dei essentiam

nti rerum creatarum, ab eius existentia distinxerunt. Hi, inm, errores ipsis ansam errandi praebuerunt. Nam primus rerin causa fuit, ut non intelligerent, quid esset aeternitas; sed un tanquam aliquam speciem durationis considerarent. Semins, ut non facile possent invenire differentiam inter duratiom rerum creatarum et inter Dei aeternitatem. Ultimus denique, quum duratio non sit nisi existentiae affectio, ipsique Dei exintiam ab eius essentia distinxerint, Deo, ut iam diximus, duionem tribuerent.

#### S. 4. Quid sit aeternitas.

Sed ut melius intelligatur, quid sit aeternitas, et quomodo msine essentia divina non possit concipi, considerandum venit mod iam antea diximus, nempe res creatas sive omnia praeter mm semper existere sola vi sive essentia Dei, non vero vi proin. Unde sequitur praesentem existentiam rerum non esse caun futurae, sed tantum Dei immutabilitatem, propter quam comar dicere: ubi Deus rem primo creavit, cam postea continuo aservabit . seu candem illam creandi actionem continuabit. thus concludimus: 1. Quod res creata potest dici frui existentia, suirem quia existentia non est de insius essentia. Deus vero non votest dici frui existentia: nam existentia Dei est Deus ipse, sicut tiam insins essentia. Unde sequitur res creatas duratione frui: eum autem nullo modo. 2. Omnes res creatas, dum praesenti aratione et existentia fruuntur, futura omnino carere, nempe ma continuo ipsis tribui debet: at de carum essentia nihil simile Mest dici. Verum Deo, quia existentia est de ipsius essentia. turam existentiam tribuere non possumus: eadem enim, quam m haberet, etiamnum ipsi actu tribuenda est, vel, ut magis reprie loquar. Deo infinita actu existentia competit eodem modo tone ipsi actu competit infinitus intellectus. Atque hanc infinim existentiam aeternitatem voco, quae soli Deo tribuenda, non ero ulli rei creatae: non, inquam, quamvis carum duratio utrome careat fine. Haec de aeternitate. De Dei necessitate nihil ico; quie non opus est, quum eius existentiam ex eius essentia temonstravimus. Pergamus itaque ad unitatem.

### CAP. II. De unitate Dei.

Mirati persaepe fulmus futilia argumenta, quibus Dei unit tem adstruere conantur auctores, qualia sunt: Si unus pote mundum creare, caeteri essent frustra; si omnia in eundem funconspirent, ab uno conditore sunt producta, et similia a relati nibus aut denominationibus extrinsecis petita. Quapropter il omnibus insuper habitis nostram demonstrationem, quam cla poterimus ac breviter, hic proponemus, idque sequenti mode.

Inter Dei attributa numeravimus etiam summam intelligentian, addidimusque ipsum omnem suam perfectionem a se, non vere de alio habere. Si iam dicas plures dari deos seu entia summe perfecta, necessario omnes debebunt esse summe intelligentes; qual ut fiat, non sufficit, unumquemque se ipsum tantum intelligentes; qual ut fiat, non sufficit, unumquemque se ipsum tantum intelligentes; debebit intelligere. Ex quo sequeretur, quod perfectio unime cuiusque intellectus partim a se ipso, partim ab alio dependente. Non poterit igitur quilibet esse ens summe perfectium, hoc est, modo notavimus, ens, quod omnem suam perfectionem a se, non vero ab alio habet; quum tamen iam demonstraverimus Deum est perfectissimum esse, ipsumque existere. Unde iam possume concludere, eum uni cum tantum existere. Si enim plures est sterent, sequeretur, ens perfectissimum habere imperfectionems quod est absurdum. Haec de Dei unitate.

### CAP. III. De immensitate Dei.

### §. 1. Quomodo Deus dicatur infinitus, quomodo immensus.

Docuimus antea, nullum ens posse concipi finitum et imperfectum, id est, de nihilo participans, nisi prius ad ens perfectum et infinitum attendamus, hoc est, ad Deum. Quare solus Deum dicendus absolute infinitus, nimirum quatenus reperimus ipsum re vera constare infinita perfectione. At immensus sive interminabilis etiam potest dici, quatenus respicimus ad hoc, quod nullum detur ens, quo perfectio Dei terminari possit. Ex quo sequitur, quod Dei infinitas, invito vocabulo, sit quid maxime pestitivum; nam eatenus ipsum infinitum esse dicimus, quatenus ad eius essentiam sive summam perfectionem attendimus.

ro Deo tantum respective trihuitur; non enim pertinet ad quatenus absolute tanquam ens perfectissimum, sed quatenima causa consideratur, quae quamvis non esset perma nisi respectu entium secundariorum, nihilo minus tasti immensa. Nam nullum esset ens, et per consequens posset ens concipi ipso perfectius, quo terminari aut menmenset. Vide fusius de his princip, philos. part. 1. axioma 9.

### .2. Quid vulgo per Dei immensitatem intelligatur.

stores tamen passim, ubi de Dei immensitate agunt, viDeo quantitatem tribuere. Nam ex hoc attributo conclukunt, Deum necessario ubique praesentem debere esse,
ellent dicere: si Deus in aliquo non esset loco, elus quanset terminata. Quod idem adhuc melius apparet ex alia
, quam afferunt ad ostendendum, Deum esse infinitum
mensum (haec duo enim inter se confundunt) et etiam esse
. Si Deus, aiunt, actus est purus, ut re vera est, necesst ubique et infinitus; nam si non esset ubique, aut non
esse, ubicumque vult esse, aut necessario (NB) moveri
t. Unde clare videre est, illos immensitatem Deo tribuere,
ma ipsum ut quantum considerant. Nam ex extensionis
istatibus haec argumenta sua petunt ad Dei immensitatem
indem, quo nihil est absurdius.

### §. 3. Deum esse ubique probatur.

iam quaeras, unde ergo nos probabimus, *Deum esse ubi-*espondeo, id satis superque a nobis iam demonstratum
abi ostendimus nihil ne momento quidem existere posse,
agulis momentis a Deo procreetur.

### §. 4. Omnipraesentia Dei explicari nequit.

n vero ut Dei ubiquitas aut praesentia in singulis rebus detelligi posset, necessario deberet perspecta esse intima naivinae voluntatis, qua nimirum res creavit, quaque eas no procreat; quod quum humanum captum superet, imlle est explicare, quomodo Deus sit ubique.

### S. 5. Dei immensitatem a quibusdam statui triplicem; sed =

Quidam statuunt Dei immensitatem esse triplicem, nemme sentiae, potentiae et denique praesentiae. Sed illi nugas ag videntur enim distinguere inter Dei essentiam et eius potentia

### \$. 6. Dei polentiam non distingui ab eius essentia.

Quod idem etiam alii magis aperte dixerunt, ubi nempe al Deum esse ubique per potentiam, non autem per essenti quasi vero Dei potentia distinguatur ab omnibus eius attrib seu infinita essentia, quum tamen nihil aliud esse possis, enim aliud quid esset, vel esset aliqua creatura, vel aliquid i nae essentiae accidentale, sine quo concipi posset; quod utr que absurdum est. Si enim creatura esset, indigeret Dei pe tia, ut conservaretur, et sic daretur progressus in infinitum vero accidentale quid, non esset Deus ens simplicissimum, et id, quod supra demonstravimus.

### S. 7. Nec illius omnipraesentiam.

Denique per immensitatem praesentiae etiam videntur ali velle praeter essentiam Dei, per quam res creatae sunt et cont conservantur. Quae sane magna est absurditas, in quam sunt ex eo, quod Dei intellectum cum humano confude eiusque potentiam cum potentia regum saepe compararunt.

### CAP. IV. De immutabilitate Dei.

### §. 1. Quid sit mutatio, quid transformatio.

Per mutationem intelligimus hoc loco omnem illam vari nem, quae in aliquo subiecto dari potest integra permanente essentia subiecti; quamvis vulgo etiam latius sumatur ad sig candam rerum corruptionem, non quidem absolutam, sed simul includit generationem corruptioni subsequentem, ut q dicimus caespites in cineres mutari, homines mutari in bes Verum philosophi ad hoc denotandum alio adhuc vocabulo u tur, nempe transformationis. At nos hic tantum de illa m tione loquimur, in qua nulla datur subiecti transformatio quum dicimus: Petrus mutavit colorem, mores etc.

#### In Deo transformationem locum non habere.

m iam, an in Deo tales mutationes habeant locum.

\*\*saformatione\* nihil dicere opus, postquam docuimus

\*\*sario existere, hoc est, Deum non posse desinere esse,

a Deum transformari; nam tum et esse desineret, et

s dii dari possent, quod utrumque absurdum esse

#### S. 3. Quae sint mutationis causae.

a, quae hic dicenda supersunt, distinctius intelliganconsiderandum, quod omnis mutatio procedat vel a sis volente aut nolente subiecto, vel a causa interna et sius subiecti. Ex. grat. hominem nigrescere, acgrote et similia procedunt a causis externis, illa invito oc vero ipso subiecto cupiente: velle autem ambulare, tendere etc. proveniunt a causis internis.

### §. 4. Deum non mutari ab alio.

ero mutationes, quae a causis externis procedunt, in habent locum; nam solus est omnium rerum causa, patitur. Adde quod nihil creatum in se ullam habeat i; adeoque multo minus aliquid extra se aut in suam andi. Et quamvis in sacris litteris saepe inveniatur, rropter peccata hominum iratus et tristis fuerit, et sieffectus sumitur pro causa; quemadmodum etiam lem aestate quam hyeme fortiorem et altiorem esse, que situm mutaverit neque vires resumpserit. Et quod n sacris litteris saepe doceantur, videre est in Esaia; . 59. v. 2. ubi populum increpat: Pravitates vestrae Deo separant.

### S. 5. Nec etiam a se ipso.

ss itaque et inquiramus, an in Deo a Deo ipso ulla de-Hane vero in Deo dari non concedimus, imo ipsam umus. Nam omnis mutatio, quae a voluntate depenubiectum suum in meliorem mutet statum, quod in ente perfectissimo locum habere nequit. Deinde etiam tatio non datur, nisi aliquod incommodum evitandi, a bonum quod deest acquirendi gratia; quod utrumque ir lum locum habere potest. Unde concludimus Deum es mutabile.

Nota, me communes mutationis divisiones hic con sisse, quamvis aliquo modo ipsas etiam complexi su non opus fuit ipsas singulatim a Deo removere, quum p part. 1. propos. 16: demonstraverimus, Deum esse inc et communes illae divisiones solius materiae mutation continuant.

### CAP. V. De simplicitate Dei.

### §. 1. Rerum distinctio triplex: realis, modalis, 1

Pergamus ad Dei simplicitatem. Hoc Dei attributu intelligatur, in memoriam revocanda sunt, quae princij phiae part. 1. art. 48. et 49. Cartesius tradidit: nimirur natura nihil praeter substantias et earum modos dari; u rerum distinctio deducitur artic. 60. 61. et 62., real modalis et rationis. Realis vocatur illa, qua duae s inter se distinguuntur sive diversi sive eiusdem attrib gr. cogitatio et extensio, vel partes materiae; haecque gnoscitur, quod utraque sine ope alterius concipi et per c existere possit. Modalis duplex ostenditur, nimirun inter modum substantiae et ipsam substantiam; ac qua duos modos unius eiusdemque substantiae. Atque l cognoscimus, quod, quamvis uterque modus absque c concipiatur, neuter tamen absque ope substantiae, modi: illam vero ex eo, quod, quamvis substantia concipi sine suo modo, modus tamen sine substantia ( queat. Rationis denique ea esse dicitur, quae oritur stantiam et suum attributum, ut quum duratio ab distinguitur; haecque etiam ex eo cognoscitur, quod stantia non possit sine illo attributo intelligi.

#### § 2. Undenam omnis compositio oriatur, et quotuplex.

It his tribus omnis compositio oritur. Prima enim componio at, quae fit ex duabus aut pluribus substantiis eiusdem stribui, ut omnis compositio, quae fit ex duobus aut pluribus teperibus; sive diversi attributi, ut homo. Secunda fit unione terestrum modorum. Tertia denique non fit, sed tantum rafere quasi fieri concipitur, ut eo facilius res intelligatur. Quae tama hisce prioribus duobus modis non componuntur, simplicia teresta sunt.

#### §. 3. Deum esse ens simplicissimum.

حص

c: 5

ارت

D ...

e tri

أزجو

. . . . . .

. . . . 1

r es

وسوع

CTEC !

اءُ نجم

cc 3

e 211

:i 125

lla ::

vacia.

ickes

PIKE

من خلعا

Ostendendum itaque Deum non esse quid compositum, ex poterimus concludere, ipsum esse ens simplicissimum, que facile effectum dabimus. Quum enim per se clarum sit, quel partes componentes priores sunt natura ad minimum re composita, necessario substantiae illae, ex quarum coalitione et trisse Deus componitur. ipso Deo priores erunt natura, et unaper se poterit concipi, quamvis Deo non tribuatur. Deale sum illa inter se necessario realiter distinguantur, neccamie tiam unaquaeque per se absque ope aliarum poterit cistere; & sic, ut modo diximus, tot possent dari dii, quot sunt statute, et quibus Deum componi supponeretur. Nam quum per se possit existere, a se debebit existere; ac preinde ciam vim habebit sibi dandi omnes perfectiones, quas Des inesse ostendimus etc., ut iam princ. phil. part. 1. prop. 7., di eistentim Dei demonstravimus, fuse explicuimus. Quum be nibil absurdius dici possit, concludimus Deum non compeniet coalitione et unione substantiarum. Quod in Deo etten mile detur compositio diversorum modorum satis convinciwes, quod in Deo nulli dentur modi; modi enim oriuntur ex alteratione substantiae. Vide Cartesii princ. phil. part. 1. art. 56. Praique si quis velit aliam compositionem fingere ex rerum essenis et caren existentia, huic nequaquam repugnamus. At meor sit nos iam satis demonstrasse, haec duo in Deo non distingui.

#### S. 4. Dei attributa distingui tantum ratione.

Atque hinc iam clare possumus concludere, omnes distinctiones, quas inter Dei attributa facimus, non alias esse quam ratinis, nec illa revera inter se distingui: intellige tales rational distinctiones, quales modo retuli, nempe quae ex eo cognoscutur, quod talis substantia non possit sine illo attributo esse. Un concludimus Deum esse ens simplicissimum. Caeterum Pertuticorum distinctionum farraginem non curamus. Transimus tur ad Dei vitam.

#### CAP. VI. De vita Dei.

#### §. 1. Quid vulgo per vitam intelligant philosophi.

Ut hoc attributum, vita scilicet Dei, recte intelligatur, neces est, ut generaliter explicemus, quid in unaquaque re per di vitam denotetur. Et primum sententiam Peripateticorum exam Hi per vitam intelligunt mansionem altricis anima cum calore. Vide Aristot. de respirat. cap. 7. 1) Et quia ta finxerunt animas, vegetativam scilicet, sensitivam et intellect vam, quas tantum plantis, brutis et hominibus tribuunt; seut tur, ut ipsimet fatentur, reliqua vitae expertia esse. At interi dicere non audebant, mentes et Deum vita carere. Verebant fortasse, ne in eius contrarium inciderent, nempe si vita carent mortem eos obiisse. Quare Aristoteles metaph. lib. 11. cap. adhuc aliam definitionem vitae tradit, mentibus tantum peculi rem: nempe intellectus operatio vita est 2): et hoc sensu De qui scilicet intelligit et actus purus est, vitam tribuit. Verum: his refutandis non multum defatigabimur. Nam quod ad ill tres animas, quas plantis, brutis et hominibus tribuunt, attine iam satis demonstravimus, illas non esse nisi figmenta; nemi quia ostendimus in materia nihil praeter mechanicas texturas operationes dari. Quod autem ad vitam Dei attinet, nescio a

Secundum alios Aristot. de vita et morte cap. 1. ,, Γ'èνεσις με οὐν ἐστιν ἡ πρώτη μέθεξις σὺν τῷ θερμῷ τῆς θρεπτικῆς ψυχή ζωὴ δ' ἡ μονὴ ταύτης."

<sup>2) ,,</sup> Η νοῦ ἐνέργεια ζωή."

magis actio intellectus apud ipsum vocetur, quam actio voluntatis, et similium. Verum quia nullam eius responsionem exspecto, atii quod promisimus explicandum transeo, nempe quid vita sit.

#### S. 2. Quibus rebus vita tribui possit.

Et quamvis haec vox per translationem saepe sumatur ad significandum mores alicuius hominis, nos tamen solum, quid philosophice ea denotetur, breviter explicabimus. Notandum autem est, quod si vita rebus etiam corporeis tribuenda sit, nihil erit vitae expers: si vero tantum iis, quibus anima unita est corpori, solummodo hominibus, et forte etiam brutis tribuenda erit, non vero mentibus, nec Deo. Verum quum vocabulum vitae commenter latius se extendat, non dubium est, quin etiam rebus corporeis mentibus non unitis, et mentibus a corpore separatis tribuendum sit.

#### S. 3. Quid sit vita et quid sit in Deo.

Quare nos per vitam intelligimus vim, per quam res in suo esse perseverant. Et quia illa vis a rebus ipsis est diversa, res ipsas babere vitam proprie dicimus. Vis autem, qua Deus in suo esse persevera, nihil est praeter eius essentiam; unde optime loquunter, qui Deum vitam vocant. Nec desunt theologi qui sentiunt, ladees hac de causa, nempe quod Deus sit vita et a vita non distinguatur, quum iurabant, dixisse: און יוון vivus Ichova, pon vero יון יוון vita Ichovae; ut Ioseph quum per vitam Phamaois iurabat, dicebat: יון יוון vita Pharaonis.\*)

#### CAP. VII. De intellectu Dei.

#### §. 1. Deum esse omniscium.

Inter attributa Dei numeravimus antea omniscientiam, quam satis constat Deo competere; quia scientia continct in se perfectionem, et Deus, ens nempe perfectissimum, nulla perfectione carere debet. Ouare scientia summo gradu Deo erit tribuenda,

<sup>&</sup>quot;, Conf. Gen. 42, 15.

scilicet talis, quae nullam praesupponat vel supponat igno sive scientiae privationem; nam tum daretur imperfectio attributo sive in Deo. Ex his sequitur Deum nunquam h intellectum potentia, neque per ratiocinium aliquid conclu

#### S. 2. Obiectum scientiae Dei non esse res extra Des

Porro ex perfectione Dei etiam sequitur, eius ideas n minari, sicuti nostrae, ab obiectis extra Deum positis contra res extra Deum a Deo creatae a Dei intellectu deter tur \*); nam alias objecta per se suam haberent naturam e tiam, et priores essent, saltem natura, divino intellectu absurdum est. Et quia hoc a quibusdam non satis obse fuit, in enormes errores inciderunt. Statuerunt nimirum dari extra Deum materiam ipsi coaeternam, a se existentem Deus intelligens secundum aliquos in ordinem tantum secundum alios formas ipsi insuper impressit. Alii deind sua natura vel necessarias, vel impossibiles, vel contingen statuerunt, ideoque Deum has etiam ut contingentes nosc prorsus ignorare, an existent, vel non. Alii denique di Deum contingentia noscere ex circumstantiis, forte quia habuit experientiam. Praeter hos adhuc alios huiusmodi hic adferre possem, nisi id supervacaneum judicarem, o ante dictis corum falsitas sponte se patefaciat.

#### S. 3. Sed Deum ipsum.

Revertamur itaque ad nostrum propositum, nempe que Deum nullum detur obiectum ipsius scientiae, sed ipse si tiae suae obiectum, imo sua scientia. Qui autem putant dum etiam obiectum Dei scientiae esse, longe minus s quam qui aedificium ab aliquo insigni architecto factum of scientiae illius statui volunt. Nam faber adhuc extra se m idoneam quaerere cogitur; at Deus nullam extra se m quaesivit, sed res quoad essentiam et existentiam ab eiu lectu sive voluntate fabricatae fuerunt.

<sup>\*)</sup> Hinc clare sequitur intellectum Dei, quo res creatas int eius voluntatem et potentiam, qua ipsas determinavit, unum esse.

#### \$. 4. Quemodo Deus noscat peccata, entia rationis al.

Queritur iam, an Deus noscat mala sive peccata, et entia rationis, et alia similia. Respondemus, Deum illa, quorum est cam, necessario debere intelligere; praesertim quum ne momento quidem possint existere nisi concurrente concursu divino. Quan ergo mala et peccata in rebus nihil sint, sed tantum in nante humana res inter se comparante, sequitur Deum ipsa extra anntes humanas non cognoscere. Entia rationis modos esse comparante diximus, et hac ratione a Deo intelligi debent, hoc est, qualexas percipimus, illum mentem humanam, utut constituta est, conservare et procreare; non vero quod Deus tales modos esplandi habeat in se, ut ea quae intelligit facilius retineat. Atmad hace pauca, quae diximus, si modo recte attendatur, nihil circa Bei intellectum proponi poterit, quod facillimo negotio non subi queet.

#### 5. 5. Quomodo noscat singularia, quomodo universalia.

Sed interim non praetereundus error quorundam, qui statuunt Deum nihil praeter res aeternas cognoscere, ut nempe angelos et etelos, quos sua natura ingenerabiles et incorruptibiles finxerunt; hims autem mundi nihil praeter species utpote etiam ingenerabiles et incorruptibiles. Hi sane videntur quasi studio errare velle et absurdissima excogitare. Quid enim magis absurdum, quam Dei cognitionem a singularibus, quae sine Dei concursu ne per momentum quidem esse possunt, arcere? Deinde res realiter existentes Deum ignorare statuunt, universalium autem, quae man sunt, nec ullam habent praeter singularium essentiam, cognitionem Deo affingunt. Nos autem contra Deo singularium cognitionem tribuimus, universalium denegamus, nisi quatenus mentes humanas intelligit.

#### §. 6. In Deo tantum unam esse et simplicem ideam.

Desique, antequam huic argumento finem imponamus, satis sciendum videtur quaestioni, qua quaeritur an in Deo plures sint litze. an tantum una et simplicissima. Ad hanc respondeo, quad idea Dei, per quam omniscius vocatur, unica et simplicissimas since simplicissimas since simplicissimas since simplicissimas since since simplicissimas since since

sima est. Nam re vera Deus nulla alia ratione vocatur omniscia nisi quia habet ideam sui ipsius, quae idea sive cognitio sian semper cum Deo exstitit; nihil enim est praeter cius essentian nec illa alio modo potuit esse.

#### §. 7. Quae sit Dei scientia circa res creatas.

At cognitio Dei circa res creatas non adeo proprie ad scient Dei referri potest. Nam si Deus voluisset, aliam res cr habuissent essentiam, quod nullum obtinet locum in cognitic quam Deus de se ipso habet. Quaeretur tamen, an illa proprie improprie dicta rerum creatarum cognitio ait multiplex an t Verum, ut respondeamus, haec quaestio nihil differt ab quibus quaeritur, an Dei decreta et volitiones sint plures, vel et an Dei ubiquitas sive concursus, quo res singulares consert sit idem in omnibus; de quibus iam diximus nos nullam disti ctam cognitionem habere posse. Attamen evidentissime scient eodem modo, ac Dei concursus, si ad Dei omnipotentiam refis tur, unicus esse debet, quamvis in effectis diversimode patelli sic etiam Dei volitiones et decreta (sic enim vocare libet eius a guitionem circa res creatas) in Deo considerata non esse pl quamvis per res creatas, vel melius in rebus creatis diversin expressa sint. Denique si ad analogiam totius naturae attendim ipsam ut unum ens considerare possumus, et per consequens i tantum crit Dei idea sive decretum de natura naturata.

#### CAP. VIII. De voluntate Dei.

#### Quomodo Dei essentia et intellectus quo se intelligit; voluntas qua se amat, distinguantur, nos nescire.

Voluntas Dei, qua se vult amare, necessario sequitur ex i finito cius intellectu, quo se intelligit. Quomodo autem haec i inter sese distinguantur, cius scilicet essentia, intellectus, q se intelligit, et voluntas, qua se amare vult, inter desider reponimus. Nec fugit nos vocabulum (personalitatia scilica quod theologi passim usurpant ad rem explicandam. Veru quamvis vocabulum non ignoremus, eius tamen significatione ignoramus, nec ullum clarum et distinctum conceptum illius it

aure possumus; quamvis constanter credamus in visione Dei batimina, quae fidelibus promittitur, Deum hoc suis revelatares.

\$ 2. Voluntatem et polentiam Dei quoad extra non distingui
ab eius intellectu.

Voluntas et potentia quoad extra non distinguuntur a Dei intellectu, ut iam satis ex antecedentibus constat. Nam ostendimus Deum non tantum decrevisse res exstituras, sed etiam tali natura exstituras, hoc est, carum essentiam et earum existentiam a Bei voluntate et potentia pendere debuisse; ex quibus clare et distincte percipimus, intellectum Dei eiusque potentiam et voluntatem, qua res creatas creavit, intellexit et conservat sive amat, nullo modo inter se distingui, sed tantum respectu nostrae capitationis.

\$. 3. Deum improprie quaedam odio habere, quaedam amare.

Quum autem dicimus, Deum quaedam odio habere, quaedam smere, baec eodem sensu dicuntur, quo scriptura habet, terhomines evomituram, et id genus alia. Quod autem Deus \*\*\* iratus, nec res tali modo amat, quali vulgus sibi perwadet, satis ex ipsa scriptura colligere est. Ait enim Esaias, (15, 9. sq.) et clarius Paulus apost, ad Roman, cap. 9. v. 11. sqg. Nesdun enim natis (filiis nempe Isaaci) quum neque boni quippian fecissent neque mali, ut secundum electionem propositum Dei meneret, non ex operibus, sed ex vocante, dictum est illi, quod major serviturus esset minori etc. Et paulo post v. 18-21. Itaque euius vult, miseretur, quem autem vult, indurat. Dices ero mihi: Quid adhuc conqueritur? nam voluntati illius quis restitit? Fere, o homo! tu quis es, qui ex adverso respondes Dee! Num dicet figmentum ei qui finxit: cur me finxisti hoc pecto? An non habet potestatem figulus luti, ut ex eadem massa fecial aliud quoddam vas in honorem, aliud in ignominiam? etc.

\$ 4. Cur Deus homines moneat, cur non salvet absque monitione, et cur impii puniantur.

5i iam quaeras: eur ergo Deus homines monet? ad hoc facile

pore homines monere, ut illi converterentur, quos voluit salvas. Si porro quaeris: an Deus non potuerat illos salvare sine illa menitione? respondemus: potuisset. Cur ergo non salvat? forest iterum quaeres. Ad hoc respondebo, postquam mihi dixerticur Deus mare rubrum sine vento orientali vehementi non previum reddiderit °), et omnes motus singulares sine aliis non periciat, aliaque infinita, quae Deus agit mediantibus causis. Di gabis denuo: cur igitur impii puniuntur? sua enim natura ague et secundum decretum divinum. At respondeo, etiam ex decredivino esse, ut puniantur; et si tantum illi, quos non nisi ex ibertate fingimus peccare, essent puniendi, cur homines serpentu venenosos exterminare conantur? Ex natura enim propria tantum peccant, nec aliud possunt.

#### Scripturam sacram nihil docere quod lumini naturae re pugnet.

Denique si quae adhuc alia occurrunt in sacris scripturis, qua scrupulum iniciant, non est huius loci illa explicare. Nam hi tantum in ea inquirimus, quae ratione naturali certissime assequi possumus, et satis est, nos illa evidenter demonstrare, ut schi mus sacram paginam eadem etiam docere debere; nam veritati non repugnat, nec scriptura nugas, quales vulgo fingual docere potest. Si enim in ipsa inveniremus aliquid, quod luminaturali esset contrarium, eadem libertate, qua Alcoranum 4 Thalmud refellimus, illam refellere possemus. Sed absit cogi tare, quod in sacris literis aliquid reperiri possit, quod luminaturae repugnet.

### CAP. IX. De potentia Dei.

#### §. 1. Quomodo Dei omnipotentia intelligenda sit.

Quod Deus sit omnipotens, iam satis demonstratum est. En tantum breviter explicare conabimur, quomodo hoc attributen intelligendum sit. Nam multi non satis pie, nec secundum veritatem de eo loquuntur. Aiunt enim res quasdam sua natura e

<sup>\*)</sup> Conf. Exod. 14, 21.

i

non et decreto Dei esse possibiles, quasdam impossibiles, et denique quasdam necessarias, Deique omnipotentiam tantum circa paralifia locum habere. Nos vero, qui iam ostendimus omnia a denna Dei absolute dependere, dicimus Deum esse omnipotenten. At postquam intelleximus, eum quaedam decrevisse ex mera libertate suae voluntatis, ac deinde eum esse immutabilem, dichuss iam, contra sua decreta nihil agere posse; ideoque esse impossibile ex eo solo, quod pugnet cum perfectione Dei.

\$ 2. Omnia esse necessaria respectu decreti Dei, non autom quaedam in se, quaedam respectu decreti.

Sed forte quis arguet, nos non invenire quaedam necessaria esse nisi ad Dei decretum attendentes, quaedam vero e contra ad Dei decretum non attendentes; ex. gr. quod Iosias ossa idololatrasuper ara Ieroboami combureret. \*) Nam si tantum ad volimitatem Iosiae attendamus, rem ut possibilem iudicabimus, nec woo modo necessario futuram dicemus, nisi ex eo, quod propheta ta decreto Dei hoc praedixerat. At quod tres anguli trianguli aequales debeant esse duobus rectis, ipsa res indicat. Sed sane hi es sea ignorantia distinctiones in rebus fingunt. Nam si homines clare totam ordinem naturae intelligerent, omnia aeque necessaria reperirent, atque omnia illa quae in mathesi tractantur; sed quie boc supra humanam cognitionem est, ideo a nobis quacdam possibilia, non vero necessaria iudicantur. Quocirca vel dicendum, quod Deus nihil potest, quoniam omnia re vera necessaria sunt, vel Deum omnia posse, et necessitatem, quam in rebus reperimus, a solo Dei decreto provenisse.

\$. 3. Quod si Deus aliam fecisset rerum naturam, etiam nobis alium debuisset dare intellectum.

Si iam quaeratur, quid, si Deus res aliter decrevisset, et illa que iam vera sunt, falsa esse fecisset, an non illa tamen pro verissimis agnosceremus. Imo profecto, si Deus nobis naturam, quam dedit, reliquisset. Sed etiam tum potuisset, si voluisset, sobis dare talem naturam, uti iam fecit, qua rerum naturam et

<sup>&</sup>quot;: Vide 1 Reg. 23, 15. sqq. coll. 1 Reg. 13, 31. sq.

leges, prout a Deo sancitae essent, intelligeremus; imo si a ipsius veracitatem attendamus, dare debuisset. Quod idem etias patet ex eo, quod supra diximus, nimirum quod tota natura se turata non sit nisi unicum ens. Unde sequitur hominem partes esse naturae, quae cum caeteris cohaerere debet. Quare ex sias plicitate decreti Dei etiam sequeretur, quod si Deus res alio med creasset, simul etiam nostram naturam ita constituisset, ut res prout a Deo creatae essent, intelligeremus. Unde nos, quanta eandem distinctionem potentiae Dei, quam vulgo tradunt philese phi retiuere cupiamus, ipsam tamen aliter explicare cogimur.

#### S. 4. Quotuplex sit potentia Dei.

Dividimus itaque potentiam Dei in ordinatam et absolutam.

Quid absoluta, quid ordinata, quid ordinaria, quid attraordinaria.

Absolutam potentiam Dei esse dicimus, quum eius omnipe tentiam ad eius decreta non attendentes consideramus; ordinată vero, quum respicimus ad eius decreta.

Porro datur potentia ordinaria et extraordinaria Dei. Ordinaria est, qua mundum certo ordine conservat; extraordinaria quum aliquid agit praeter naturae ordinem, ut ex. gr. omnia mi racula, qualia sunt locutio asinae, apparitio angelorum et simi lia; quamvis de hac postrema non immerito valde dubitari possei quum maius videatur esse miraculum, si Deus mundum sempe uno eodemque certo atque immutabili ordine gubernaret, quam a leges, quas ipse in natura optime et ex mera libertate sanciri (quod a nemine nisi penitus occaecato inficias iri potest), propti stultitiam hominum abrogaret. Verum hoc decernere theologi relinquimus.

#### §. 6. De aliis quibusdam quaestionibus.

Denique quaestiones alias, quae circa potentiam Dei communiter adferri solent, nimirum, utrum ad praeterita extendation Dei potentia; an possit meliora facere ea quae facit; num pessi plura alia facere, quam fecit, omittimus; facillime enim ex estedictis ad eas responderi potest.

#### CAP. X. De creatione.

#### §. 1. Quid sit creatio.

Deum omnium rerum creatorem iam antea statuimus. Hic im conabimur explicare, quid per creationem intelligendum sit; deinde ea, quae circa creationem communiter proponuntur, pro sinhus enucleabimus. A primo itaque incipiamus.

Dicimus igitur creationem esse operationem, in qua nullas causes praeter efficientem concurrunt, sivo res creata est illa, que ed existendum nihil praeter Deum praesupponit.

#### \$. 2. Creationis vulgaris definitio relicitur.

Thi notandum venit 1. Nos illa verba omittere, quae communiter philosophi usurpant, nempe ex nihilo, quasi nihil fuisset materia, ex qua res producebantur. Quod autem sic loquantur, inde est, quod, quum soleant, ubi res generantur, aliquid ante ipsas supponere, ex quo fiant, in creatione illam particulam ex non potuerunt omittere. Idem ipsis contigit circa materiam, nempe, quia vident omnia corpora in loco esse, et ab aliis corporatus cingi, ideo sibi quaerentibus, ubi integra esset materia, responderunt, in aliquo spatio imaginario. Unde non dubium est, quin illi rò nihil non ut negationem omnis realitatis consideraventat, see aliquid reale esse finserint aut imaginati fuerint.

### §. 3. Propria definitio explicatur.

2. Quod dico, in creatione nullas alias causas concurrere practer efficientem. Potueram quidem dicere, creationem omnes causas practer efficientem negare sive secludere. Attamen malui concurrere, ne cogerer respondere iis, qui quaerunt: an Deus nullum finem sibi practixi in creatione, propter quem res creavit? Practerea ut rem melius explicarem, secundam addidi definitiomem, scilicet rem creatam nihil praesupponere practer Deum; sia nempe si Deus aliquem finem sibi praesixit, ille sane non sit extra Deum. Nihil enim extra Deum datur, a quo ipse inclutar ad agendum.

#### S. 4. Accidentia et modos non creari.

3. Ex hac definitione satis sequi, accidentium et modor nullam dari creationem; praesupponunt enim praeter Deum s stantiam creatam.

#### S. 5. Nullum fuisse tempus aut durationem ante creationa

4. Denique ante creationem nullum nos posse imaginari te pus neque durationem, sed haec cum rebus incepisse. Tome enim mensura est durationis, sive potius nihil est praeter mod cogitandi. Quare non tantum praesupponit quameumque s creatam, sed praecipue homines cogitantes. Duratio autem sinit, ubi res creatae desinunt esse, et incipit, ubi res crea existere incipiunt. Res creatae, inquam. Nam Deo null competere, sed tantum aeternitatem, iam supra satis evidex ostendimus. Quare duratio res creatas praesupponit, aut ad nimum supponit. Qui autem durationem et tempus ante creatas imaginantur, eodem praeiudicio laborant ac illi, qui es materiam spatium fingunt, ut per se satis est manifestum. He de creationis definitione.

# §. 6. Eandem esse Dei operationem mundi creandi quam e servandi.

Porro non est opus, ut hic iterum repetamus id quod pri phil. part. 1. ax. 10. demonstravimus; nimirum tantundem viri requiri ad rem creandam quam ad ipsam conservandam, hoc e eandem esse Dei operationem mundi creandi, quam conservan

His sic notatis pergamus iam ad id, quod secundo loco prosimus.

1. Igitur inquirendum, quid creatum est, quid incetum.

2. An id quod creatum est, potuerit ab aeterno creari.

#### §. 7. Quaenam sint creata.

Ad primum igitur breviter respondemus, id omne creat esse, cuius essentia clare concipitur sine ulla existentia, et tam per se concipitur, ut ex. gr. materia, cuius conceptum clarum distinctum habemus, quum illam sub attributo extensionis et cipimus, eamque aeque clare et distincte concipimus, sive exist sive non existat.

#### S. 8. Quemodo Dei cogitatio a nostra differat.

At quis fortasse dicet, nos cogitationem clare et distincte perdpresine existentia, camque tamen Deo tribuere. Sed ad hoc reprodemus, nos non talem cogitationem Deo tribuere, qualis auta est, patibilem scilicet, et quae a rerum natura terminatur; sel talem, quae purus actus est, ideoque existentiam involvens, sel talis prolixe supra demonstravimus. Ostendimus enim Dei intellectum et voluntatem ab ipsius potentia et essentia, quae existentiam involvit, non distingui.

#### S. 9. Non esse quid extra Deum Deo coaeternum.

Quum Itaque omne id, cuius essentia nullam involvit existentum, necessario, ut existat, a Deo creari debeat, et continuo, ut sum multis exposuimus, ab ipso creatore conservari, in eorum statutia refutanda non morabimur, qui mundum aut chaos aut materiam ah omni forma nudatam coaeternam Deo, adeoque independentem statuerunt. Quare ad secundam partem pergendum inquirendumque, an id, quod creatum est, ab aeterno creari potuerat?

#### \$.10. Quid hic vocibus ,, ab aeterno " denotetur.

Hot ut recte intelligatur, attendendum est ad hunc loquendi medum: ab aeterno. Eo enim nos aliud prorsus hoc loco significare volumus, quam id quod antehac explicuimus, ubi de Dei aeteraitate locuti sumus. Nam hic nihil aliud intelligimus, quam trationem absque principio durationis, vel talem durationem, quamvis eam per multos annos aut myriadas annorum multiplicare vellemus, atque hoc productum iterum per myriadas, nunquam tamen ullo numero, quantumvis magno. exprimere possemus.

#### 1. 11. Non potuisse aliquid ab aeterno creari probatur.

Talem autem durationem non posse dari, clare demonstratur. Item si mundus iterum ab hoc puncto retrograderetur, nunquam tem durationem habere poterit: ergo etiam mundus a tali principio usque ad hoc punctum pervenire non potuisset. Dices forte beo nihil esse impossibile; est enim omnipotens, adeoque poterit

A STATE OF LAND

efficere durationem, qua maior non posset dari. Respondem Deum, quia est omnipotens, nunquam durationem creatura qua maior ab ipso creari non possit. Talis enim est natura du tionis, ut semper maior et minor data possit concipi, sicuti merus. Instabis forte, Deum ab aeterno fuisse, adeoque un in hoc tempus durasse, ac sic durationem dari, qua maior con nequit. Verum hoc modo tribuitur Deo duratio partibus constit quod a nobis satis superque refutatum est, ubi Deo non dura nem, sed aeternitatem competere demonstravimus. Quod mam homines probe considerassent! Nam ex multis argumenti absurditatibus facillime se extricare potuissent, et maxima e delectatione in beatissima huius entis contemplatione det fuissent.

Verumenimvero pergamus ad argumentorum, quae a quib dam adferuntur, responsionem, nempe quibus conantur ost dere possibilitatem talis infinitae durationis a parte ante.

#### §. 12. Ex eo quod Deus sit aeternus, non sequi illius effe etiam esse posse ab aeterno.

Primo igitur afferunt, rem productam posse simul tems esse cum causa; quum autem Deus fuerit ab aeterno, potues etiam eius effectus ab aeterno fuisse producti. Atque hoc in per confirmant exemplo filii Dei, qui ab aeterno a patre pre clus est. Verum ex ante dictis clare videre est, hos aeternita cum duratione confundere. Deoque durationem tantum ab aete tribuere: quod etiam clare apparet exemplo, quod adferi Nam eandem aeternitatem, quam Dei filio tribuunt, creat possibilem esse statuunt. Deinde tempus et durationem i mundum conditum imaginantur, et durationem absque re creatis statuere volunt, sicuti alii aeternitatem extra Deum, q utrumque a vero alienissimum esse iam constat. Responder itaque falsissimum esse. Deum suam aeternitatem creaturis e municare posse, nec filium Dei creaturam esse: sed, uti patr aeternum esse. Quum itaque dicimus patrem filium ab aete genuisse, nihil aliud volumus, quam patrem suam aeternital filio semper communicasse.

. Deum, si necessario ageret, non esse infinitae virtutis. mmentantur 2. quod Deus quum libere agat, non minoris mtice. quam quum agit necessario: at si Deus necessario I. euron sit infinitae virtutis, mundum ab aeterno creare set. Sed ad hoc argumentum etiam perfacile responderi si attendatur ad eius fundamentum. Boni enim isti viri ment, se diversas ideas entis infinitae virtutis posse habere. cum, et quum ex necessitate naturae agit, et quum libere finitae virtutis esse concipiunt. Nos vero negamus Deum, ecessitate naturae ageret, infinitae esse virtutis; quod nonegare licet, imo necessario ab iis etiam concedendum stquam demonstravimus ens perfectissimum libere agere, nisi unicum posse concipi. Quod si vero regerant, poni posse, quamvis id impossibile sit, Deum ex necessitate narentem infinitae esse virtutis: respondebimus, id non mare supponere, quam circulum quadratum, ut concludatur lineas a centro ad circumferentiam ductas non esse aequa-Atque hoc ex modo dictis, ne, quae iam dudum dicta sunt, nus, satis constat. Modo enim demonstravimus, nullam rationem, cuius duplum, sive qua maior et minor non posscini: ac proinde a Deo, qui infinita virtute libere agit, manior et minor data creari possit. At si Deus ex necessistare ageret, pullo modo id sequeretur; nam tantum illa, zeius natura resultaret, ab ipso produci posset, non vero maiores data. Quare sic breviter argumentamur: as maximam durationem, qua maiorem ipse non posset , crearet, necessario suam potentiam diminueret: atqui est posterius, nam eius potentia ab ipsius essentia non : ergo etc. Porro, si Deus ex necessitate naturae ageret, onem, qua majorem ipse creare non potest, creare deberet: sus talem durationem creans non est infinitae virtutis: nam r data maiorem concipere possumus: ergo si Deus ex neste naturae ageret, non esset infinitae virtutis.

. Unde habeamus conceptum maioris durationis, quam est huius mundi.

uod si cui hic scrupulus oriretur, undenam nempe, quum

mundus ante quinque millia annorum et quod excedit, si varia chronologorum computatio, creatus fuerit, nos taman poetis maiorem concipere durationem, quam asseruimus non sine cui rebus intelligi posse: illi facillime iste eximetur, si advertat, illam durationem non ex sola contemplatione creaturum rus sed ex contemplatione infinitae Dei potentiae ad creandum integere. Non enim creaturae concipi possunt ut per se existi sive durantes, sed tanquam per infinitam Dei potentiam, a i sola omnem suam durationem habent. Vid. princ. phil. par propos. 12. eiusque corollar.

Denique ne hic futilibus argumentis respondendo tempus sumamus, tantum haec animadvertenda sunt: nempe distininter aeternitatem et durationem, et quod duratio sine rebus et tis, et aeternitas sine Deo nullo modo sint intelligibiles. enim probe perceptis facillime ad omnia argumenta respondente. Unde his diutius immorari non necesse arbitramur.

#### CAP. XI. De concursu Dei.

#### §. 1. Concursum Dei vulgari sensu in philosophia non esse admittendum.

Circa hoc attributum parum aut nihil dicendum restat, parquam ostendimus Deum singulis momentis continuo rem quanti novo creare. Ex quo demonstravimus, res ex se nullam unqui habere potentiam ad aliquid operandum, nec se ad ullam action determinandas; hocque non tantum habere locum in rebus eximominem, sed etiam in ipsa humana voluntate. Deinde etiam a quaedam argumenta huc spectantia respondimus, et quamvis amulta adferri solent, quia tamen praecipue ad theologiam patinent, iis hic supersedere animus est.

Attamen quia multi sunt, qui concursum Dei admittunt sutuuntque plane alio sensu, quam quo nos eum tradidimus; servandum hic est, ut eorum fallaciam facillime detegamus, quod antehac demonstravimus, nimirum quod tempus praesse nullam habeat connexionem cum tempore futuro (vide princ. philipart. 1. ax. 10.) hocque a nobis clare distincteque perciplaturatque ad hoc si modo probe attendatur, sine ulla difficultate a

mais illorum argumenta, quae ex philosophia peti possunt, re-

#### 2. Quomodo Dei conservatio se habeat in rebus determinandis ad operandum.

Yours ne quaestionem hanc frustra attigerimus, ad eam in neitu respondebimus, qua quaeritur, an Dei conservationi imid accedat, quum rem determinat ad operandum: atque ubi meta locuti sumus, iam huius responsionem utcumque attigi-. Diximus enim Deum eandem quantitatem motus in natura mervare. Ouare si ad totam naturam materiae attendamus. afhil novi accedit. At respectu rerum particularium aliquo and notest dici illi aliquid novi accedere. Quod an etiam locum had in rebus spiritualibus, non videtur; nam illa ab invicem telmendere non apparet. Denique quum partes durationis nul-Blabeant inter se connexionem, possumus dicere, Deum non se proprie res conservare, quam procreare; quare, si homo n determinatam libertatem habeat ad aliquid agendum. dicenm est. Deum illo tempore eum ita creasse. Atque huic non mist, quod humana voluntas saepe a rebus extra se positis deterinstar, et omnia vicissim, quae in natura sunt, a se invicem ad liquid operandum determinentur; nam etiam illa a Deo ita deter-Nulla enim res voluntatem determinare, nec vicisin valentas determinari nisi a sola potentia Dei potest. Verum made hoe cum humana libertate non pugnet, sive quomodo ms id efficere possit servata humana libertate, fatemur nos igno-M. qua de re iam saepius locuti sumus.

# 3. Divisionem attributorum Dei vulgarem magis esse nominis, quam rei.

Hace sunt quae circa attributa Dei dicere decreveram, quorum flam huc usque tradidi divisionem. Illa autem quae passim mittur ab auctoribus, nempe qua dividunt attributa Dei in inmanuicabilia et communicabilia, ut verum fatear, magis videtur risio nominis, quam rei. Nec enim scientia Dei cum scientia mana magis convenit, quam canis, signum coeleste, cum e, qui est animal latrans, et forte adhuc multo minus.

#### S. 4. Auctoris propria divisio.

Nos vero hanc damus divisionem. Attributa Dei quae actuosam eius essentiam explicant, alia qu nihil actionis, sed eius modum existendi exponur generis sunt unitas, aeternitas, necessitas etc.; illius ligentia, voluntas, vita, omnipotentia etc. Haec d clara et perspicua est, et omnia Dei attributa complecti

#### CAP. XII. De mente humana.

#### \$. 1. Divisio substantiae creatae.

Transeundum iam est ad substantiam creatam, qu tensam et cogitantem divisimus. Per extensam mat substantiam corpoream intelligebamus: per cogita; mentes humanas tantum.

#### \$.2. Angelos non esse metaphysicae, sed theologi siderationis.

Et quamvis angeli etiam creati sint, quia tam naturali non cognoscuntur, ad metaphysicam non speci rum enim essentia et existentia non nisi per revelatio sunt, adeoque ad solam theologiam pertinent, cuius cog sit prorsus alia sive toto genere diversa a cognitione natu modo cum illa miscenda est. Nullus igitur exspectet gelis aliquid dicturos.

#### S. 3. Mentem humanam non esse ex traduce . sed a L at quando creetur nesciri.

Redeamus ergo ad mentes humanas, de quibus ian stant dicenda; sed tantum monendum, nos de tempore mentis humanae nihil dixisse, quia non satis constat. pore Deus ipsam creat, quum sine corpore possit exis satis constat, illam non esse ex traduce. Nam id tan habet in rebus, quae generantur, nempe in modis ali stantiae. Substantia autem ipsa generari non potest, a solo omnipotente creari, ut satis in praecedentibi stravimus.

#### \$ 4. Ouo sensu anima humana sit mortalis.

le cias rero immortalitate ut aliquid addam; satis constat nos de mine cresta posse dicere, quod eius natura implicet, ut a potant lei modestruatur. Nam qui potestatem habuit rem creandi,
tim potestatem habet ipsam destruendi. Adde, quod iam satis
timestrarimus, nullam rem creatam sua natura ne momento
(mices posse existere. sed continuo a Deo procreari.

#### S. 5. Quo vero sensu immortalis.

Veram quamvis ita res sit, tamen clare et distincte videmus, bes sullam ideam habere, qua concipiamus substantiam destrui, den habemus ideas corruptionis et generationis modorum. Clare sin concipiamus, ubi ad corporis humani fabricam attendimus, the fabricam posse destrui; at non aeque, ubi ad substantiam supram attendimus, concipimus ipsam annihilari posse. Designe philosophus non quaerit id quod summa potentia Deus sest facere, sed de rerum natura ex legibus, quas Deus ipsis diti. iudicat. Quare id iudicat fixum ac ratum esse, quod ex legibus fixum esse ac ratum concluditur; quamvis non neget, am illas leges et caetera omnia mutare posse. Quapropter nos anso inquirimus, ubi de anima loquimur, quid Deus facere unit, sed tantum quid ex naturae legibus sequatur.

#### §. 6. Illius immortalitas demonstratur.

Quum autem ex ipsis clare sequatur, substantiam nec per se, per aliam substantiam creatam destrui posse, ut iam antehac, Ilor, abunde demonstravimus, mentem esse immortalem stateogimur ex legibus naturae. Et si rem adhuc penitius intropre volumus, evidentissime demonstrare poterimus, illam immortalem. Nam, ut modo demonstravimus, animam impalem esse, ex legibus naturae clare sequitur. Leges autem naturae sunt decreta Dei lumine naturali revelata, ut etiam abilia esse, iam etiam demonstravimus. Ex quibus omnibus concludimus, Deum suam immutabilem voluntatem circa tionem animarum hominibus non tantum revelatione, sed n lumine naturali patefecisse.

#### §. 7. Quid sit Deum non contra, sed supra naturam agere

Nec obstat, si aliquis obiiciat, Deum leges illas naturales a quando destruere ad efficienda miracula. Nam plerique ex p dentioribus theologis concedunt, Deum nihil contra naturagere, sed supra naturam, hoc est, ut ego explico, Deum mu etiam leges operandi habere, quas humano intellectui non est municavit, quae si humano intellectui communicatae essent, que naturales essent, quam caeterae.

#### §. 8. Quosdam putare voluntatem non esse liberam.

Unde liquidissime constat mentes ease immortales, nec vid quid de anima humana in genere hoc in loco dicendum restet. I etiam de ipsius functionibus speciatim aliquid restaret dicendunisi argumenta quorundam auctorum, quibus efficere consuutid, quod vident et sentiunt, non videant neque sentiant, invitarent ad ipsis respondendum.

Putant aliqui se posse ostendere, voluntatem non esse liben sed semper ab alio determinari. Atque hoc inde putant, quia voluntatem intelligunt quid ab anima distinctum, quod ut s stantiam considerant, cuius natura in eo solo consistat, quod indifferens. Nos autem, ut omnem amoveamus confusion rem prius explicabimus, quo facto facillime eorum fallacias ar mentorum detegemus.

#### §. 9. Quid sit voluntas.

Mentem humanam diximus esse rem cogitantem. Unde sectur illam ex sola sua natura in se sola spectata aliquid agere por videlicet cogitare, hoc est, affirmare et negare. Hae vero cogitiones vel determinantur a rebus extra mentem positis, vel a imente; quandoquidem et ipsa est substantia, ex cuius esse cogitante multae actiones cogitativae sequi possunt et deba Actiones autem illae cogitativae, quae nullam aliam sui cam aguoscunt quam mentem humanam, volitiones vocantur. Me vero humana, quatenus concipitur ut causa sufficiens ad tractiones producendas, voluntas vocatur.

#### §. 10. Dari voluntatem.

Quod autem anima talem potentiam habeat, quamvis a nullis rebus externis determinetur, commodissime explicari potest exemple asinae Buridani. Si enim hominem loco asinae ponamus in ali aequilibrio positum, homo non pro re cogitante, sed pro turpissimo asino erit habendus, si fame et siti pereat. Deinde etiam idem liquet ex eo, quod, ut antehac diximus, etiam de rebus omnibus dubitare, et non tantum ipsa, quae in dubium revocari possunt, ut dubia iudicare, sed tanquam falsa explodere volumus. Vid. Cartesii princ. phil. part. 1. art. 39.

#### §. 11. Eamque esse liberam.

Parro notandum, quamvis anima a rebus externis determinetur atalquid affirmandum aut negandum, non tamen ipsam ita determinari, ac si a rebus externis cogeretur; sed ipsam semper liberam manere. Nam nulla res habet potestatem ipsius essentiam astruendi. Quare id quod affirmat et negat, semper libere affirmat et negat, ut satis in Cartesii meditatione de prima phil. IV. explicatum est. Unde si quis quaerat: cur anima hoc aut illud valt, boc aut illud non vult? ipsi respondebimus: quia anima est res cagians, hoc est, res quae ex sua natura potestatem habet releadiet nolendi, affirmandi et negandi; hoc enim est esse rem cagiantem.

#### §. 12. Nec confundendam cum appetitu.

Hisce sic explicatis argumenta adversariorum videamus. Prisum argumentum tale est: Si voluntas possit velle contra ultisum intellectus dictamen, si possit appetere contrarium bono ab sitimo intellectus dictamine praescripto, poterit appetere malum sub ratione mali; at absurdum est posterius: ergo et prius. Ex bac argumento clare videre est, ipsos non intelligere, quid sit voluntas. Confundunt enim ipsam cum appetitu, quem habet soima, postquam aliquid affirmavit aut negavit, quod didicerunt 1800 magistro, qui voluntatem definivit, appetitum sub ratione bai. Nos vero voluntatem dicimus esse rò affirmare hoc bonum sun et contra, ut iam antehac abunde explicuimus circa causam turris, quem demonstravimus ex eo oriri, quod voluntas latius spienza.

pateat, quam intellectus. Si autem mens non affirmasset id be num esse, ex eo quod libera est, nihil appeteret. Quare ad a gumentum respondemus concedendo, mentem nihil posse vel contra ultimum intellectus dictamen, hoc est, nihil posse vell quatenus supponitur nolle, ut hic supponitur, ubi dicitur ipsa aliquam rem iudicasse malam, hoc est, aliquid noluisse. Neg mus tamen illam absolute id quod malum est, non potuisse vell hoc est, bonum iudicare; id enim esset contra ipsam experiatiam. Multa enim quae mala sunt bona, et contra quae bo sunt mala esse iudicamus.

#### §. 13. Nec aliquid esse praeter ipsam mentem.

Secundum argumentum est, vel si mavis primum, quia le usque nullum fuit: Si voluntas ad volendum non determinetur ullimo intellectus practici iudicio, ergo se ipsam determinal At voluntas se ipsam non determinat, avia ex se et natura a est indeterminata. Hinc sic argumentari pergunt: Si voluntas se et sua natura est indifferens ad volendum et non volendum. potest a se ipsa determinari ad volendum: quod enim determina tam debet esse determinatum, quam est indeterminatum, qua determinatur. At voluntas considerata ut determinans ipsam, tam est indeterminata, quam est considerata eadem determinanda. Nihil enim ponunt adversarii in voluntate deta minante, quod non idem sit in voluntate aut determinanda a determinata: neque vero aliquid hic poni potest. Ergo volum non votest a se ivsa ad volendum determinari. Si non a se ins ergo aliunde. Haec sunt insissima verba Heereboordii profess ris Leidensis. \*) Ouibus satis ostendit se per voluntatem m mentem ipsam intelligere, sed aliquid aliud extra mentem and mente, veluti tabulam rasam omni cogitatione carentem, et can cem cuivis picturae recipiendae, vel potius tanquam pondus aequilibrio, quod a quolibet pondere in utramvis partem pellita

<sup>\*)</sup> Andreas Heerbord philosophiae professor universitatis in rarum Lugdunensis obiit 25. Dec. a. 1659., scripsit meletemata philosophica, logicam, collegium ethicum, philosophiam naturalem, mest lem, rationalem, pneumaticam al.

propt pondus adventitium determinatum est; vel denique aliquid oned nec inse, nec ullus mortalium ulla cogitatione assegui potest. Nos modo diximus, imo clare ostendimus, voluntatem nihil commenter mentem ipsam, quam rem cogitantem vocamus, hoc est, affirmantem et negantem. Unde clare colligimus, ubi ad salam naturam mentis attendimus, eam aequalem potestatem habere affirmandi et negandi; id enim, inquam, est cogitare. mes itaque ex eo, quod mens cogitat, concludimus, insam notestatem habere affirmandi et negandi; cur igitur causas quaerimus attentitias efficiendi id, quod ex sola natura rei sequitur? At dices: insa mens non magis est determinata ad affirmandum, quam ad negandum: ideoque concludes, nos necessario causam quaeren debere, qua ipsa determinetur. Sed ego contra argumentor: "Mmens ex se et sua natura tantum esset determinata ad affirman-(quamvis impossibile sit hoc concipere, quam diu ipsam rem contantem esse cogitamus), tum illa ex sola sua natura tantum Armare, nunquam vero, quamvis concurrant quotvis causae, Exare posset. Si vero neque ad affirmandum neque ad negandum kterminata sit, nentrum facere poterit. Si denique ad utrum-The habet potestatem, guod habere modo ostendimus, utrumque efecte poterit ex sola sua natura, nulla adjuvante alia causa, quod dare constabit iis omnibus, qui rem cogitantem ut rem cogitanconsiderant; hoc est, qui attributum cogitationis a re ipsa ostilante, a qua non nisi ratione distinguitur, nullo modo sepamet, quemadmodum adversarii faciunt, qui rem cogitantem ab omi cogitatione denudant, ipsamque ut materiam illam primam Peripateticorum fingunt." Quare ad argumentum sic respondeo, et quidem ad maiorem: "Si per voluntatem intelligit rem omni ogitatione spoliatam, concedimus voluntatem ex sua natura esse \*determinatam. At negamus, voluntatem esse quid omni cogibtione spoliatum, et contra statuimus esse cogitationem, hoc est, Mentiam ad utrumque, nempe ad affirmandum et ad negandum. wa certe nihil aliud intelligi potest, quam causa sufficiens ad wamque. Deinde etiam negamus, quod, si voluntas indeterwinata esset, hoc est, omni cogitatione spoliata, alia aliqua causa Mentitia, quam Deus infinita sua potentia creandi ipsam determare posset. Rem enim cogitantem sine ulla cogitatione con-



#### 148 COGITAT. METAPHYSIC. PART. II. CAP. XII.

cipere idem est, ac rem extensam sine extensione convelle."

#### §. 14. Cur philosophi mentem cum rebus corporeis confude

Denique ne opus sit hic plura argumenta recensere, ne tantum, adversarios, quia voluntatem non intellexerunt nec clarum et distinctum mentis conceptum habuerunt, menten rebus corporeis confudisse: quod inde ortum duxit, quia quae ad res corporeas usurpare solent, ad res spirituales, non intelligebant, significandas usurparunt. Assueti enin runt, corpora illa, quae a causis externis aequipollentil plane contrariis versus contrarias partes propelluntur, quap in aequilibrio sunt, indeterminata vocare. Quum igitur vatem indeterminatam statuunt, ipsam etiam, ut corpus in alibrio positum, videntur concipere; et quia illa corpora nil bent nisi quod a causis externis acceperunt (ex quo sequit semper a causa externa determinari debere), idem in vol sequi putant. Sed quomodo res se habeant, iam satis exp mus; quare hic finem facimus.

De substantia vero extensa iam antehac satis etiam locu mus, et praeter has duas nullas alias agnoscimus. Quod ac dentia realia attinet et alias qualitates, satis illa explosa sunt opus est, iis refellendis tempus impendere, quare hic man tabula tollimus.

#### Π.

#### BENEDICTI DE SPINOZA

## ETHICA

#### ORDINE GEOMETRICO DEMONSTRATA

ET

#### IN QUINQUE PARTES DISTINCTA

#### IN QUIBUS AGITUR

- L 12 120.
- E DE RATURA ET ORIGINE MENTIS.
- M ORIGINE ET NATURA AFFECTUUM.
- N. DE SERVITUTE HUMANA SEU DE AFFECTUUM VI-BIBUS.
- T. DE POTENTIA INTELLECTUS SEU DE LIBERTATE NUMANA.

·

·

.

### PRAEFATIONE EDITORIS

#### R. D. S. OPERUM POSTHUMORUM.

- Paulo ante obitum auctor expresse petiit, ne nomen suum ethicae, cuius impressionem mandabat, praefigeretur. Cur ween prohibuerit, nulla alia, ut quidem videtur, ratio est, quam min noluit, ut disciplina ex ipso haberet vocabulum. Dicit ethim in appendice quartae partis ethices cap. 25., quod qui alios milio aut re iuvare cupiunt, ut simul summo fruantur bono, mine studebunt, ut disciplina ex ipsis habeat vocabulum. Sed imper in tertia ethices parte affectuum definit. 44. ubi quid sit ambitio explicat, eos, qui tale quid patrant, non obscure ut glomie cupidos accusat.

Quanvis ad primam ethices partem praesatio requiratur, ea tune dia eius scripta longis parasangis superat, proque absoluto especie o opere haberi potest. Hanc noster philosophus in quinperies distribuit, quarum prima tractat de Deo, secunda de mente humana, tertia de origine et natura affectuum, quarta de arvitute humana, et una de regula et vivendi norma deque homium bono et malo, quinta denique de potentia intellectus seu de

ibertate humana, nec non de mentis aeternitate.

In prima parte demonstratur, quod Deus I. necessario existat; II. micus sit; III. ex sola suae naturae necessitate sit et agat; IV. omnium rerum causa libera sit, et quod omnia in Deo sint et si pso ita pendeant, ut sine ipso nec esse nec concipi possint; V. denique quod omnia a Deo suerint praedeterminata, non quidem ex libertatis voluntate sive absoluto beneplacito, sed ex absoluta Dei natura sive absoluta potentia.

Quod difficultates attinet, a nonnullis tractatui theologico-politico oppositas, quod scilicet primo auctor Deum et

naturam confundat, vel (ut illi volunt) pro uno eodemque hab et secundo quod omnium rerum et actionum fatalem statuat ne sitatem; ad earum priorem respondet in epistola 21. ad clarissin virum D. Oldenburgium scripta hisce verbis: Deum omnium rum causam immanentem, ut aiunt, non vero transeuntem Omnia, inquam, in Deo esse et in Deo moveri cum Pi assimo, et forte etiam cum omnibus antiquis philosophis, l alio modo; et auderem etiam dicere, cum antiquis omnibus brasis, quantum ex quibusdam traditionibus, tametsi mi modis adulteratis, conficere licet. Ad posteriorem vero in stola 23, ad enndem data ita respondet: Hic paucis explicare a qua ratione ego fatalem omnium rerum et actionum necessits statuam. Nam Deum nullo modo fato subiicio, sed omnis evitabili necessitate ex Dei natura segui concipio eodem m 'ac omnes concipiunt ex ipsius Dei natura sequi, ut se ipsum telligat; quod sane nemo negat ex divina natura necessari aui, et tamen nemo concipit, Deum fato aliquo coactum. omnino libere, tametsi necessario se ipsum intelligere. De haec inevitabilis rerum necessitas nec iura divina, nec hum tollit. Nam ipsa moralia documenta, sive formam legis seu i ab ipso Deo accipiant, sive non, divina tamen sunt et saluta et si bonum, quod ex virtule et amore divino sequitur, a tanquam judice accipiamus, vel si ex necessitate divinge nat emanet, non erit propterea magis aut minus optabile, ad contra mala, quae ex pravis actionibus et affectibus segum ideo, quia necessario ex iisdem sequuntur, minus timenda i et denique sive ea, quae agimus, necessario vel continge azamus, spe tamen et metu ducimur. Haec fatalis rerum ne sitas, quia a causis ad existendum et operandum determinat quae causae rursus ab aliis quoque causis ad existendum ac randum determinatae sunt, et hae iterum ab aliis, et sic ad D usque (primam omnium causam omnia producentem, non productam) procedendo, a nostro philosopho propositionibus 27. 28. 29. partis I. ethices demonstratur.

Deum absolute omnium rerum causam esse et omnia ex emanare si statuatur, sequi inde videtur, eundem et pecca mali causam esse. Sed vero ad hanc difficultatem et ad id, inde dependet, noster philosophus responsum dat epistolis 32.34. et 36. Clarum insuper ac manifestum est, nullam penitus posse esse dissensionem de eo nempe, quod ex Deo omnia fluant, et ered ab ipso aeterno decreto determinata et praeordinata sint, can id insum multi Christiani non modo credant, sed quoque bonam necessariam veritatem propugnent.

Memoratis difficultatibus hace superadditur, quod scilicet auder aliam plane regulam et vivendi normam et, quantum summem hominis bonum spectat, aliud omnino statuat, quam vel Christus servator noster vel anostoli eius in sacra scriptura tradidre. Ut haec quoque removeatur difficultas, non inconsultum Weter, hac de re auctoris sententiam ob oculos ponere, et deiness ostendere, eam nulla in re a doctrina Christi et apostolorum

icrepare.

Mec. ut modo dictum est, noster auctor in quarta ethices metractat, et propositionibus 26. et 27. demonstrare annititur, Mostem, quaterius ea ratione utitur, hoc tantum sibi utile iudiere, quod ad intelligendum conducit; illud vero malum, quod medire potest quo minus intelligamus. Demonstrat porro propositionibus 23. et 24. in cadem quarta parte, virtutis esse res Ventam intellectualiter vel adacquate concipere, et e.c. ideis adaequatu azere nihil aliud esse, quam ex virtute absolute agere. Hine elicit propositione 28. einsdem partis, quia Deus est sumwas, guod a mente percipi potest. Dei notitiam summum mentis team, et Deum cognoscere summam mentis esse virtutem. Preceres anicquid cupimus et agimus, cuius causa sumus, quatenus Dei habemus ideam, sive quatenus Deum cognoscimus, ad religionem refert. Cupiditatem autem bene faciendi, quae ex wingeneratur, quod ex rationis ductu vivimus, pietatem vocat. Capiditatem deinde, qua homo, qui ex ductu rationis vivit, teweber, ut reliquos sibi amicitia iungat, honestatem vocat, et id benestum, quod homines, qui ex ductu rationis vivunt, laudant, did contra turpe, quod conciliandae amicitiae repugnat. Ibid. in schol. 1. prop. 37.

Sed et prop. 35. monstrat, homines, qualcaus ex ductu ratiovis virunt, eatenus tantum necessario et semper (quatenus nimirun intellectus, voluntas, cupiditas aliique spectantur affectus) convenire; eos illud bonum, quod sibi appetunt, re nibus etiam cupere prop. 37., et eo magis, quo mai quisiverint notitiam; eosque, quantum possunt, co odium, iram, contemtum etc. amore contra sive compensare prop. 46.

Elicit porro ex definitionibus amoris et intellecti odium amore expugnare student, laetos et securos aeque facile uni homini, ac pluribus resistere, et fo lio quam minime indigere; quos vero vincunt laetos quidem ex defectu, sed ex incremento virium. prop. 46. Agit autem de differentia, quae inter ho solo affectu seu opinione, et eum, qui ratione du cedit, in scholio prop. 66. dictae partis, affirmatque nolit, ea agere, quae maxime ignorat; hunc vero sibi soli morem gerere, et ea tantum agere, quae i esse novit, quaeque propterea maxime cupit; et id lum priorem servum, sed posteriorem liberum vocat.

Liberorum omnium virtutem aeque magnam ce nandis, quam in superandis periculis, monstrat i 69., item eos erga se invicem gratissimos esse p nunquam dolo malo, sed semper cum fide agere I liberiores esse in civitate, ubi ex communi decreto v in solitudine, ubi sibi solis obtemperant prop. 73.

Haec, quae de vera libertate ostendit, ad foi scholio eiusdem prop. refert et dicit, virum fortem n habere, nemini irasci, nemini invidere, indignai despicere, minimeque superbire.

In quinta ethices parte conatur demonstrare, no: ctum, vel per mere intellectualem et adaequatam e rebusque acquirimus cognitionem pravos affectus : inde summam quae dari potest mentis acquiescenti Dei amorem aeternum oriri²), et denique in con aeterno erga Deum amore nostram salutem seu beat libertatem consistere. 3)

<sup>1)</sup> Vid. part. 5. prop. 27. et part. 4. prop. 52. una cum : 2) Vid. part. 5. prop. 32. coroll. et prop. 33. 3) Vid. schol. prop. 36. part. 5.

t praccipua corum, quae philosophus noster de recta se summoque hominis bono a ratione dictari demonse cum iis, quae servator noster Iesus Christus cius-locucrunt, comparentur, non tantum summa inter itur convenientia, sed et perspicietur, quae ratio pracm plane esse cum iis, quae ipsi tradidere; quin via moralia religionis Christianae in iis perfecte conquid enim servator noster et apostoli docucrunt, hoc comprehenditur, Deum scilicet supra omnia, re ut se ipsum esse diligendum. ) Imo cundem i amorem in co, quod auctor noster demonstrat, a ribi manifestum est.

Ais clare patet, qua de causa apostolus epist. ad Rom. Aristianam religionem dicat esse rationalem: quia e cam praescribit eaque ratione fundatur. Erasmus e locum annotationibus notat, Originem ea, quorum ddi, vocasse rationalem religionem, et addit, Theo-krmare, omnes nostras actiones iuxta rationis praeleiendas esse, cui etiam Erasmus subscribit.

somem, sine qua nemo in regnum Dei intrare potest, amore, qui (demonstrante id ipsum nostro philonitione Dei intellectuali oritur, manifesto videra est apostolus Iohannes in 1. epistola cap. 4. v. 7. 16. aratis cum v. 20. 21. de amore testatur. Praeterea ma consistere in victoria, quam in malos affectus obaterrenarum et vanarum cupiditatum mortificatione, ter in nobis inveniuntur; et e contrario in bonarum piditatum acquisitione, quae id tantummodo, quod um est, spectant, ut et in acquisitione Dei amoris, animi acquiescentiae, laetitiae, veritatis, iustitiae ma asternaque suum cuique tribuendi est voluntas) et te., quae, prout philosophus noster evincit, sunt tetus intellectus: hoc, inquam, manifestum est ex satolus in epistola ad Ephes. c. 4. v. 22—24. et ad

atth. c. 7. v. 12. et c. 22. v. 37-40. Luc. c. 10. v. 27. 28. 8. 9. 10. Gal. c. 5. v. 10.

Coloss. c. 3. v. 9. 10. de vetere et nove homine, et in se ali c. 8. u v. 5. ad 15., nec non ad Gal. c. 5. v. 16. ad Sacto add imperio spiritus in carnem dicit.

Ouod veritatem rei ad salutem scitu necessarias pro vi conari intelligere, purasque intellectuales nanciaci percent ac secundum eas agere, hoc est, iuxta rationis dictamen v neque cum sacra scriptura, neque cum religionis Christianas damentis (quod a multis creditur, qui tantum litera, non a spiritu seu ratione ducuntur) pugnet, sed magnam partem utrisque conveniat, id primo ex ils scripturae locis elmes quibus meditatio et acquisitio veritatis et sapientiae et motifis telligitur atque commendatur 1); nec non ex iis, in quibu pientia, notitia et intelligentia ut actionum salutiferarum e statuuntur. 2) Quis enim inficias ibit, huius notitiae, huk telligentiae etc. obiectum dogmata salutis case, seu id qui salutem obtinendam necessario sciendum est? Sed et cui re meditatio, quam acquisitio veritatis, intellectus etc. inserv nostrum non sit iuxta eius dictamen tam vivere, quam or Nec putandum est, vocabulis veritatis, sapientiae, notitis in sacra scriptura cognitionem aut animi assensum litera w pturae testimonio nixam denotari: tum enim magna re ver taretur inscitia, quum in iis tantum locum haberet, qui o ritate, sapientia etc. destituuntur.

Secundo autem, qui fieri potest, ut pure intellectuale aequatas ideas de articulis ad salutem scitu necessariis he iuxta eas ex dictamine rationis vivere et agere non conver

<sup>1)</sup> Conf. Iobi 28, 12—28. Prov. 1, 20. ad finem. c. 2, 13—26. 4, 5—8. 7, 4. 5. cap. 8. passim. 16, 22. 22, 23. 1 Cor. 3, 1. Coloss. 2, 2, 2. 1 Tim. 2, 3, 4. 1 Petr. 2, 2. 9. Que versu per Christi lucem admirabilem, ad quam vocat eos, c rantiae tenebris haerent, intelligendum sit, ii percipient, eos, qui talem de Deo eiusque voluntate notitiam possider lege vel scriptura nititur (uti vulgus Iudaeorum, Rom. 2, 1 ciatim vocati habebant), adhuc in ignorantiae caligine verfectam claritatem veritatis seu verae et purae intellectualis esse proprietatem.

<sup>2)</sup> Vide de effectibus veritatis, notitiae etc. locos alle verblis, iisque adde Ies. 33, 6, 53, 11. Matth. 13, 15, 28 17, 3. Philipp. 3, 8, 9, 10. Iac. 3, 17.

Christianae religionis fundamentis, quum primo sacrae literae (omnibus Christianis concedentibus), quae documenta invicem contraria continere nequeunt, multis in locis id doceant, ut modo therem: deinde grunn novum foedus, quod Deus per Christum instinit, eninsque Christus est mediator 1), in hoc consistat, quod New suas leges, quas tabulis insculptas Israelitis notas fecerat, mentibus hominum inscribat 2), hoc est, efficiat ut istarum legum sasum intelligant: et tertio quum huius foederis ministri non teantur per literam seu scripturam, quemadmodum ii qui ministrarent sub veteri foedere 3), sed per spiritum 4), hoc est, per intellectum, prout ex primo, nec non ex testimonio Iohannis epist. 1.cap. 5. vers. 6. et alibi patet? Manifestum ergo est, ea cum Indementis Christianae religionis concordare.

Quia vero id, quod hic de novo foedere sive de religione Chridemonstratum est. multum differt ab eo, quod plerumque te valgus credit; et quia praejudicia, quibus ii laborant, qui has in re fovent sententiam, in causa essent, quod hisce puci assensum praeberent, quaedam notatu digna scripturae testimonia proferenda sunt, unde liquido appareat, munus Christi whateris nostri et finem, ob quem in mundum venit, primarium bisse bomines hanc docere notitiam, ne caecorum ritu, sicut ludei per legem mandatumve, sed per lumen cognitionis ducemater.

Primum ergo testimonium est Iohannis Baptistae in evangelio bampis cap. 1. vers. 17. quod sic habet: Lex per Mosen est data. pratia et veritas per Christum facta est, hoc est, Moses instituit, m per legem vel praeceptum ducerentur homines et vi legis vel Faccepti operarentur: Christus vero docuit, ut per lumen gratiae Evenitatis ducerentur, viverent et agerent. 5)

Alterum testimonium est ipsius servatoris, qui roganti Pilato, rex esset, ita Iohann. cap. 18. v. 37. ex Syriaca Tremellii ver-

<sup>1)</sup> Conf. Hebr. 8, 6. 9, 15. 12, 24.

<sup>2)</sup> Vid. ler. 31, 33, 34. 2 Cor. 3, 3. Hebr. 8, 8, 9, 10, 10, 16, 3) Vid. Rom. 2, 27, 29, 7, 6, 2 Cor. 3, 6, 7, 9, Hebr. 7, 16.

<sup>4)</sup> Vide tria allegata loca et Rom. cap. 8. usque ad vers. 17. Gal. 5,

<sup>5</sup> Vide Ioh. 1, 4. 9. et cum iis compara v. 1. et 14.; item 8, 12. 12, A 8. 46. quos compara cum 14, 6.

sione et cap. 17. vers. 17. inverso respondit: Ad hoc natus sa ad hoc veni in mundum, ut testarer de veritate: nempe, l veritatem Dei rationem vel intellectum esse. Utor vocula ratio non autem verbi (sic enim originale et Graecum vocabulum 1 plerumque vertitur et eo apostolus Iohannes ") filium Dei inm primo quia testibus Erasmo in annotationibus suis ad veri cap. 1. evangelii Iohannis, aliisque linguarum peritis vox & multo melius per rationem, quam per verbum exprimitur; de quia id, quod Iohannes de voce loyos pronuntiat, optime de tione interna vel de intellectu. nullatenus vero de verbo vel w intelligi aut iis applicari potest. Haec ratio in initio apud De quin ipsa Deus fuit, hoc est, de divina natura participavit: hac nihil eorum, quae facta sunt, facta fuerunt; in hac vita, et haec vita fuit lumen hominum intellectuale, teste Ioh in evangelio cap. 1. vers. 1. 2. 3. 4. Ecquem latet, internan rationem seu intellectum non differre ab ipso Deo, et ideo in 1 cipio apud Deum, insamque Deum fuisse vel essentiae div fuisse participem? Quis inficiatur, sine eius opera nihil fa esse, et denique hominum mentem a mente divina admirabili illustrari? Quod autem haec de verbo vel verbis ore prolatis. in se considerata non nisi aëris sunt motus, intelligi negu videtur adeo manifestum esse, ut supervacaneum foret, id r nibus evincere. Et quamvis Erasmus voce lóyos, quam ratie interpretatur, non internam, sed externam potius rationen tellexerit, quia tamen cum aliis linguarum peritis expresse t tur. vocem lóyos apud Graecos quoque internam rationem s ficare, nihil impedit, quo minus hoc sensu sumatur.

Christus porro de veritate testatur, quod sanctificet Ioh c. 17. v. 17. 19., quod regeneret Ioh. c. 3. v. 5. 6. (Tit. 3, 5. cor rato cum 1 Ioh. 5, 6.), quod hominem revera liberum reddat c. 8. v. 31. 32., quod per illam in omnem veritatem ducamur c. 14. v. 26. et c. 15. v. 16. et c. 16. v. 13., quod per eam s ad Deum accedamus Ioh. c. 14. v. 6. (comparato cum 1 Co 24.), et denique quod nibil omnino sine ea possimus facere, ead salutem requiritur, Ioh. c. 15. v. 3. 4. 5. comparato cum

<sup>&</sup>quot;) Vid. Ioh. 1, 1. et 14. 1 Ioh. 1, 1. 5, 7. et Apoc. 14, 13.

c. 11. v. 6., in quo loco id, quod de se ipso Christus dicit, se sempe esse veritatem, necessario eo sensu accipiendum est, quenadmodum sumitur eo in loco, in quo Salomon affirmat se intellectum et aeternam sapientiam esse.

Quod id, quod Christus Matth. c. 5. v. 17. 18. expressis verbis indicet, se non venisse, ut legem destruat, sed ut compleat, et alimat fore, ut coelum et terra citius transeant, quam vel iota (minima alphabeti litera) de lege, minime cum Christi vel Iohannis testimonio pugnat, is percipiet, qui attendit, primo obligationem quadi, quod lex iubet, et id, quo ii, qui sub lege sunt, ad obedinatiam ei praestandam instigantur, duas res valde diversas esse; acundo hanc obligationem non minus in iis locum habere et ad suspectare, quibus lumen gratiae et veritatis illuxit, et ex rei supitione mandata legis exsequuntur, quam in iis, qui ex legis puscripto vivunt et ex solo eius mandato eadem praestant. Hinc sim facile intelligere est, Iesum Christum de hac tantum obliquione hoc in loco, non vero de vita iuxta legem instituenda laqui.

Haec tamen clarius percipiuntur ex iis, quae ab apostolo de . bei traduntur; nimirum quod per Christum a lege liberemur #relinamur (Rom. c. 7. v. 6. c. 8. v. 2. et Gal. c. 1. v. 5.), quod Pr Christi corpus lex nobis sit mortua (Rom. c. 7. v. 1. 6. Gal. 42.1.19.), quod lex tum desinat, quando venit fides (Gal. c. 3. 1.23.21.25.), guod ministerium literae aboleatur (2 Cor. c. 3. 17.11. et Hebr. c. 7. v. 16. 18.), quod ii, qui sunt sub gratia, sint sub lege (Rom. c. 6. v. 14. 15.), et denique quod lex iuthe non sit posita (1 Tim. c. 1. v. 9. Gal. c. 5. v. 22. 23.). Ouonm vero ex allegatis locis planum est, apostolum non modo de e ceremoniali, sed speciatim de lege morali loqui, haec non possunt intelligi, uti indubitate ex ipsius servatoris explicatione Postolique testimonio ad Rom. c. 8. v. 3. 4. et c. 13. v. 8. 9. 10. Malibi apparet, de obligatione ea, quam lex praescribit, sed duntrat de vita et operibus secundum legem instituendis capienda Sunt.

Tertium et ultimum testimonium est apostoli Pauli in epistola M Ephes, cap. 4. vers. 11. 12. 13. (collatis cum vers. 14. et 15.): Christus dedit alios guidem apostolos, alios vero prophetas, alios

autem evangelistas, alios autem pastores et doctore nem sanctorum, ad opus ministerii, ad aedificati Christi; donec perveniamus nos omnes ad unitaten tionis filii Dei in virum adultum, ad mensuram p Christi. Nam quis neget Paulum docere, Christus stolos, prophetas etc. in eum finem, ut nos omn mus, quemadmodum Christus cognovit; quin u scientiae Christi mensuram perveniremus? Quis laborem opusque ministerii eo spectasse, ut homine imbuerent? Quis denique renuat per eam scientiar sitionem sanctorum perfectionem effici, et ita Christicari?

Manifestum porro est, quod cognitio de nostr consequenter talis, qualem omnibus apprecatur pure intellectualis de Deo eiusque voluntate sit cogu ea, quae auctore vel externo nititur testimonio. primo inde, quod Iesus Christus patris sui voluntat tem salvificae doctrinae, quam ipsc praedicavit, in que eiusmodi scientia, quae externo firmatur tes Secundo quatenus rei ad locum nullum habuit. necessariae cognitione imbuimur, quae externo niti non pervenimus ad unitatem fidei, quod scilicet in Christo unum sumus, quemadmodum ille cum p (Ioh. 17, 21, 22, 23, Gal. 3, 28.), negue ad firm apostolus flagitat, quamque ut necessariam segu tione Christi profluentem statuit Eph. 4. 14.; sed rei veritatem percipimus. Sed et iam demonstrat ex versu 15. plana.

Plura quam hace tria possent produci testimon quae hic demonstranda sunt, non minori efficacia Verum ne nimis insistatur rei ex sacris literis tam n duntaxat dicendum, praecipuum, quod scriptura e testatur, sine qua, ut omnes Christiani concedun stianus esse potest, et per cuius fidei participationen stianus evadit, niti penitus spirituali sive mera inte tione; quin id de ea solummodo et posse et debere ea sit fides Dei (Rom. c. 3. v. 3.), fides Iesu Chrii

Gd. c. 2. v. 16. c. 3. v. 22. Phil. c. 3. v. 9.), filit Dei 2. v. 20. in Dec enim. ut quivis novit, cui Deus innoalia, quam intellectualis tantum cognitio locum habet; stem veritatem doctrinae salutis, quam praedicavit, inper veritas (2 Thess. c. 2. v. 13. 1 Tim. c. 2. v. 7.), wiletis (Tit. c. 1. v. 1. Ioh. c. 17. v. 3.), sapientia (Act. 8. cellat. cum v. 10. Rom. c. 10. v. 8. comparato cum .1.24.2 Cor. c. 2. v. 16.), spiritus (2 Cor. c. 4. v. 13.), tribus (1 Cor. c. 12. v. 9. Gal. c. 5. v. 22.), verbum l. v. 8.) quo notitiam rei ad salutem scitu necessariae t, sed interne in animo consequimur; testimonium testificatur in nobis de filio suo (1 Ioh. c. 5. v. 10.), n. c. 12. v. 3. Eph. c. 2. v. 8.), opus Dei (Ioh. c. 6. charitas (Gal. c. 5. v. 6.) et nostra regeneratio vel ivificatio et salus (Col. c. 2. v. 12. 1 Petr. c. 1. v. 5. . 4.) efficaciter perficitur; alia lex (Rom. c. 3. v. 27. 11. 12.) seu aliud vitae exemplar, quam vel legis vel , quo sacri codicis sensus eruendus et res in eo conidae sunt (2 Tim. c. 3, v. 15.), id quod perfectam tudinem (Hebr. c. 10. v. 22. et c. 11. v. 1. Eph. c. 6. . 2. v. 5.) et absolute omnem excludit dubitationem . v. 21. Rom. c. 14. v. 23. Iac. c. 1. v. 6.), et denitabilitur (Rom. c. 3. v. 31.\*), et quo Dei iustificatio datur, quae neque per legem (Gal. c. 3. v. 11. 21. ).) neque ex legis operibus (Rom. c. 3. v. 20, 28, c. 9. l. c. 2. v. 16.) obtineri potest, quaeque per legem et oc est, per sacras literas testimonium accepit, et sine , absque scriptura revelata fuit (Rom. c. 3. v. 31.). et prophetae testantur, et sine lege aut scriptura (haec etenim sibi invicem contrariari videntur, mule non potuerunt), ea proprie sunt, quae non nisi ro intellectu intelliguntur. Huius generis sunt verbi lius, hoc est, Dei λόγος seu Dei sapientia, veritas, nemorata. quia praestantissimus animi habitus est,

ex hoc loco denotat obligationem faciendi legis mandaiusta legem vivendi el operandi rationem. et generatim rerum essentiae. Nam quoniam s. scriptur testatur et ea ex sacrae scripturae testimonio cognosci ne praeter externum scripturae insuper revelatio (loquor cu ptura) vel internum spiritus testimonium requiritur.

Hace sola fuit ratio, quod postquam Iesus Christus e pulis et Iudaeis omnem patris sui voluntatem aperuisset verbis, ils praeterea dicat, quod nemo ad se potest venire, a patre daium fuerit (Ioh. c. 6. v. 65.), quod quo ad se necesse sit, ut a Deo audiverint et ab eo didicerint (Iov. 44. 45. c. 5. v. 37. c. 8. v. 43. 47.), quod spiritus veriit venisset, eos omnia doceret, de se testimonium perhibere que in omnem duceret veritatem (Ioh. c. 14. v. 16. 17. 26 v. 26. c. 16. v. 13.).

Haec quoque suit ratio, quod apostolus, postquam Epl Colossensibus tam scriptis, quam verbis omne Dei consi annuntiasset, ut nihil subticueril (Act. c. 20. v. 17. a Rphesiis adhuc precetur, ut Deus ipsis det spiritum sapie revelationis in ipsius (Dei nempe) agnitione, ut iis largia minatos oculos mentis, quo sciant, quid sperandum sit v Deo, et quam dives et gloriosa sit haereditas, quam sanctis cetc. (Eph. 1. v. 16—18.); Colossensibus vero apprecetur, pleantur cognitione voluntatis Dei in omni sapientia et pr. spiritus atque crescant in agnitione ipsius Dei (Col. c. 1. v

Quin haec fuit causa, quod Israëli non nisi per literam ciusque voluntate edocto (Rom. c. 2. v. 17. 18.) et testimos scripturae nitenti in lectione veteris testamenti velamen co positum fuerit (2 Cor. c. 3. v. 14. 15.), quod animalis hom intellige, qui per solam literam, non autem per spiritum est, non percipiat spiritualia, quodque ipsi sint stultitia, nequeat, nempe tali cognitione, quae ab imaginatione on habet, cognoscere (1 Cor. c. 2. v. 14.), quod e contrartualis homo, qui scilicet de Deo, Dei filio etc. spirituales vintellectuales nactus est perceptiones, omnia diiudicet, et nemine hominum animalium diiudicetur (ibid. v. 15.).

Restat denique hoc de fide dicendum, quod Paulus in est ad Romanos scripta epistola c. 10. v. 17. vocabulo audii innuat auditum auris externum, sed auditum auris intern

vò intelligere; et hoe cuivis, qui quum antecedentia tum consequentia dicti capitis recte perceperit, manifestum crit.

Nullum est dubium, quin lector veritatis amans, quique, quae un dicta sunt ex sacris literis, attente legit et omnia cum iudicio pependit, omnino concessurus sit id, quod demonstrare animus fait, iam esse demonstratum: videlicet id, quod philosophus asser demonstrat ab ipsa ratione praescribi de regula bene vivendi dammo hominis bono, accurate cum iis convenire, quae servatret apostoli docuerunt; nec non dogmata moralia Christianae raticolonis, vel ea, quae ut salvi simus facere tenemur, perfecte in is comprehendi; denique hoc studium, quo veritatem articuloma doctrinae Christianae conamur intelligere et secundum eam vivue et agere, cum sacra scriptura et religione Christiana in tumbus concordare.

Siam ea, quae gentium doctor de carne et carnalibus tradidit buinibus, per quos non nisi cupiditates animales intelligendae sut, rel eiusmodi homines, qui necdum in affectus imperium posident. comparentur cum iis, quae philosophus in quarta parte ethices demonstrat de affectuum viribus et de humana importatis in iis moderandis, non minor in illis convenientia, quam in mode ostensis deprehendetur.

Notest hic Christiani ut rem praestantissimam et notatu dipaisimam, nostrum philosophum, quatenus id demonstrat, med scriptores sacri docent, quodque cum Christianae religionis indamentis congruit, et divinitatem et sacrarum literarum auctoitatem et simul veritatem religionis Christianae ostendere; adeo i per hanc demonstrationem de iis tam certi simus aut esse possitus, ut neque ludaeus, neque ethnicus, neque atheus, vel misquis sit, istas labefactare possit.

Quis affirmabit certitudinem, quae miracula pro fundamento labet, inter Christianos locum obtinere, aut necessariam esse, quem demonstratum sit illis speciatim competere, ut veritatem articulorum, qui ad salutem requiruntur, intelligant; et quum certum sit, absolutam et immobilem certitudinem esse veritatis sive reae intellectualis perceptionis proprietatem; unde fit, ut talis perceptio omnimodam certitudinem includat? Qui enim fieri potest, ut ii, qui veritatem percepiunt, Deum exempli gratia existere,

Dei filium, nempe Dei rationem vel Dei sapientiam hominu salvatorem et nos non posse sine eo salvari; Deum eiusque quo salutem consequamur, esse cognoscendum, amandu ut ii, inquam, miraculis indigeant, quibus de hisce veri certi fiant, quum in se ipsis plus certitudinis de his rebu niant, quam vel omnibus miraculis ullo unquam tempor posset acquiri? Iure ergo meritoque dixit Paulus, quod hoc est, qui sub lege sunt et huius rei veritatem haud c miracula petunt. \*) Imo ut ea impetrarent, saepius Ch molestia affecere. Vid. Matth. c. 12. v. 38. c. 16. v. 1 Marc. c. 8. v. 11. Luc. c. 11. v. 29. Haec fuit causa, qu stolus tantopere laboraverit summisque curis se defatigaver eos, qui Christo adhaerebant, ad omnem opulentiam persu et ad intelligentiam cognitionis mysterii Dei patris et perduceret. (Col. c. 2. v. 1. 2.), quod et se fecisse gloriatu

Quae ad defensionem nostri philosophi et subtilissimoru scriptorum adducta sunt, refutationi corum inservient, q dubio ex crassa et supina ignorantia et a suis passionibus acutissimum virum non tantum atheismi accusare, sed eti viribus lectoribus suis persuadere conati sunt, eum in suis atheismum docere et eius positiones omnem religionem o que pietatem ex hominum animis tollere. Profecto si ad ad hoc psalmistae tantum attendissent (Ps. 14, 1. et 5 Dicit stultus in animo suo, nullus Deus est, eos hic lo pientiores ac prudentiores reddere, quin etiam nunc eorum ritatem ostendere posset. Nam his verbis psalmista sati ostendit, tam horrendum facinus re vera in sapientes (int noster philosophus ipsis fatentibus collocandus est) nec cade cadere posse.

Quare serio cuncti huius viri adversarii sint moniti, ut, scripta examinanda animum applicuerint, sibi summo stu veant, ne quicquam tanquam falsum ac sacris literis et ra Christianae adversum repudient, antequam bene mentem e tellexerint, cum vero sacrarum literarum sensu et cum ve gione contulerint et ad examen re ocaverint. Imprimis s

<sup>\*)</sup> Conf. 1 Cor. 1, 22,

aceptus erroribus forte obnoxios ac opiniones suas stitutas de sacrae scripturae sensu efficiant normam vdium sive veritatis, sive falsitatis, vel eius, quod dice atque religione Christiana concordat aut discornim ex vero iudicare non tantum illi nullatenus posm forte relaberentur ad pristinas absurditates: adeo onum tanguam falsum et malum, et id, quod cum ut et eum Christiana religione convenit, tanquam um reiicerent. Nam quod Christiani in tot sectas rui et omnes simul et singuli jactant summaque conidunt, articulos suos, licet summopere inter se disecum ipsis pugnantes, esse dogmata religionis Chridque id, quod ab hoc tanquam dogma divinum et um ac sanctum laudetur, ab illo ut diabolicum, imun repudietur; et quod denique tot turbae, tot conm olim inter eos excitatae, in hunc usque diem adit: horum omnium non alia fuit origo, quam quod suaserint, erroneos suos conceptus incertasque opirarum paginarum sensu ipsam scripturam et Dei ine verbum, quae deinceps pro norma et lapide Lydio Isitatis habent. Hacc schismata, hac contentiones al dubio durabunt sine ulla emendationis spe, quam i nec ad veram et infallibilem veritatis et falsitatis t ad id, quod cum sacra scriptura et cum religione nvenit vel ab iis discrepat, attendunt.

em ex iis, quae dicta sunt, facile colligitur, quaenorma, quisve hic sit lapis Lydius (in qua re Christiani
ntiunt), minus necessarium erit id ipsum ostendere.
ni id scire levi examine desiderat, animo volvat primo,
nandata, testimonia et leges esse acternas et ipsam
hoc est, aeternas esse veritates; ") atque doctrinam
nae Christianam in se continet religionem, sola veriprout omnes Christiani largiri coguntur. Secundo
madat, veritatem et sui et falsitatis esse indicem, eamelam, non autem per aliud quid cognosci posse. Hine

<sup>4. 19, 10.</sup> Ps. 119, 86. 138. 142. 144, 151. 152, 160.

namque satis superque patet, solam veritatem esse mormam. Quare Christiani, qui veritatem eius, quod docet, intelligunt seu veras et puras habent perceptior ea, quae paulo ante de ipea veritate vel de veris intelli ideis protulimus, infallibiliter et absolute certi erunt, s scripturae percepisse atque Dei verbum possidere.

Porro quia veritas, quemadmodum rerum natura ve simplex et indivisibilis est, et quia non nist unica cuiusc ritas verusque sensus dari potest, Christiani quatenus veritatem intelligunt, necessario in cadem mente et in etentia erunt coagmentati teste Paulo 1. ep. ad Cor. c. 1. et ad Phil. c. 2. v. 2. et c. 3. v. 16.

Quin constanter et in aeternum cupient et volent quod spiritus sanctus de tolerantia praecipit; et ideo i fide porrigent manum (Rom. c. 14. v. 1. iis puta, qui notitia deficit), et infirmorum infirmitates sustinebu c. 15. v. 1. errantium intellige inscitias), proprium op bunt (Gal. c. 6. v. 4. Rom. c. 14. a v. 4. ad 14. 2 Cor. c. nec dominabuntur aliorum fidei (1 Petr. 5. v. 3.), sed en tes erunt placidi, eosque cum mansuetudine erudient, turi, num forte Deus illis sit daturus conversionem, ut veritatem. 1)

Tolerantiam hanc non tantum se extendere ad eos, cerroribus imbuti sunt, sed ad eos quoque, qui in func bus et essentialibus fidei articulis errant, docuit nos su apostolus Paulus. Licet enim Galatae translati essen evangelium (Gal. c. 1. v. 6. 7.) quam quod de Christo tum fuerat, et in hoc versarentur errore, iustitiam et critus opera neque ex fide, neque ex obedientia veritatis: operibus legis et per legem acquiri (id enim est errare mentali fidei articulo): eos tamen his omnibus trausmis suos Gal. c. 1. v. 11. c. 3. v. 15. c. 4. v. 12., nec non appellat Gal. c. 4. v. 19. et alibi.

<sup>1)</sup> Vid. 2 Tim. 2, 24. 25. 26. 1 Thess. 5, 14. 15. Matth. 2 quo loco arundo quassata ac luceroa crepitans eos homines é multis dubiis immersi sunt et in quibus sol veritatis necdum sub nebulis et ignorantiae et erroris occultus est.

<sup>2)</sup> Vid. Gal. 2, 21. item cap. 3. et 5. passim.

meterea doctor gentium epist. ad Philippenses c. 3. Hoe sentiamus (nempe quod iam modo de Iesu Chrie eiusque virtute docuerat, quibus nostra vivificatio, c. perficiuntur), et si quid aliter sentitis, etiam hoe it vobis; manifestissime innuit, se eos velle tolerare, lo fundamentali de iustificatione aliter, ac ipse, nec chat, sentichant; sed et eos se pro fratribus et eccleivelle agnoscere.

videm ii, qui ex impotentia et ignorantia non minus, viti errent, et infans in Christo (eum puta, qui de bus fidei articulis male sentit) aeque necessario sit fans naturalis, et insuper ad adolescentiam et virilem hristo consequendam et educatio et longum tempus et sacra scriptura infantem, adolescentem et virum spectu graduum cognitionis distinguat, patet eos, qui talibus, imo quocumque errant modo, esse tolerandos. co Christiani, quia fovent diversas opiniones, ab inant, se invicem pro Dei hostibus habeant, haereticos ellent, atro carbone notent, persequantur et facinora nibus veri Christiani abhorrent, nullatenus veritatem, o falsam opinionem pro fundamento habent.

equit id, quod nunc de Christiana religione ostensum ura, videri cum iis pugnare, quae philosophus in theologico-politico demonstranda sumserat; onem in sola obedientia consistere, et veritatis indameditationem ad pure intellectuales atque adaequatas i ideas earum rerum, quas scriptura docet, nullum m. Quicumque vero hunc tractatum bene evolverit, trus rationum, quae subtilissimum virum moverunt guandum, et simul comperiet nostrum auctorem raescere religionem.

et, nobiscum ita comparatum esse et nos in eo statu itos, ut necessario sola obedientia, non vero cogniur? Quem fugit, multos in eodem statu ad vitae exninum permanere? Horum respectu concedi facile i vir acutus in dicto tractatu demonstrat, quod scilicet o volumine non aliam sui notitiam flagitat, quam se

iustissimum summeque misericordem et unicum esse vitae en plar; seque duntaxat obedientiae et charitatis iustitiaeque en tio colendum.

Indicat variis in locis apostolus multos, ut per cognitio ducantur, non aeque aptos esse, et plurimos, si cum toto ge humano conferantur, per obedientiam ducendos esse. Se enim in 1. epistola ad Cor. c. 3. v. 1. 2.: Et ego, fratres mei, potui loqui vobiscum tanquam cum spiritualibus, hoc est, spiritu et intellectu ducuntur, sed tanquam cum carnalibi tanquam infantibus in Christo, hoc est, qui per obedientian cendi sunt. Lac praebui bibendum vobis, hoc est, mont vobis viam obedientiae eaque vos alui, et non dedi vobis ci hoc est, non dedi cognitionem. Non emim adhuc poteratis nec etiam nunc potestis edere solidiorem cibum.

Ait praeterea idem apostolus 1 Cor. c. 2. v. 6. Sapien loquimur inter perfectos, hoc est, loquimur de via sapie inter spirituales (confer eiusdem cap. vers. 15.), qui spirit intellectu aguntur.

Denique in epistola 2. ad Timoth. c. 3. v. 7. tales desc qui omni tempore discunt et nunquam ad cognitionem ven venire possunt, ut scilicet ea, quae ad salutem sunt necess cognoscant. Etenim per legem aut scripturam scire Iudae infantibus in Christo est proprium, et omnes, senes et juv docti et indocti, ingenio pollentes aut eo destituti, aeque ad idonei sunt.

Qui modo dicta et a nostro philosopho in tractatu mem demonstrata, Deum nimirum in scriptura solam obedientian exigere et philosophiam cum theologia nihil habere comm quum utraque proprio nitatur talo, pro noxiis et seditiosis op nibus habuerunt, easque summo studio falsas esse demons conati sunt, assensum iis praebebunt, quae de Christiana gione, quantum eius spectatur cognitio, ostendimus.

Haec tam ad ethicam, quam ad sententiam auctoris n defendendam visum fuit adducere, quae praeter opinionem lixius tractata sunt. Sed hic subsistendum, ne lectori taec creetur. . . .

# INDEX

n, definitionum il. quae in ethice continentur.

## PARS I.

tes. 1. Causa sui. 2. Res finita. 3. Substantia. 4. At-... 5. Modus. 6. Deus. 7. Res libera et necessaria v. co Aeternitas.

1-7.

Substantia prior est natura suis affectibus.

tantiae diversa attributa habentes nihil inter se commune

ibil inter se commune habent, earum una alterius causa stest.

lures res distinctae vel inter se distinguuntur ex diversiitorum substantiarum, vel ex diversitate earundem affe-

natura non possunt dari duae aut plures substantiae eiusne sive attributi.

intia non potest produci ab alia substantia.

Substantia ab alio produci non potest.

n substantiae pertinet existere. stantia est necessario infinita.

s realitatis aut esse aliqua res babet, eo plura attributa tunt. Ique unius substantiae attributum per se concipi debet.

substantia constans infinitis attributis, quorum unumneternam et infinitam existentiam exprimit, necessario

ibstantiae attributum potest vere concipi, ex quo sequatantiam posse dividi.

absolute infinita est indivisibilis.

Nulla substantia, et consequenter nulla substantia corquateous substantia est, est divisibilis. es substantiae est substantia finita.

#### RTHICES

14. Praeter Deum nulla dari neque concipi potest substantia.

Corollar. 1. Deus est unicus.

- Corollar. 2. Res extensa et res cogitans sunt Dei attributa.
- 15. Quidquid est in Deo est, et nihil sine Deo esse neque concipi Scholium. Vulgi errores de Deo.
- Ex necessitate divinae naturae infinita infinitis modis (h. e. quae sub intellectum infinitum cadere possunt) sequi debent. Corollar. 1—3
- 17. Deus ex solis suae naturae legibus et a nemine coactus agit. Corollar. 1. 2. Scholium. Deus est causa libera.
- 18. Deus est omnium rerum causa immanens, non vero transiens
- 19. Deus sive omnia Dei attributa sunt aeterna.
  - Schol. Dei existentia aeterna est veritas.
- 20. Dei existentia eiusque essentia unum et idem sunt. Corollar. 1.2.
- Omnia quae ex absoluta natura alicuius attributi Dei sequ semper et infinita existere debuerunt, sive per idem attri aeterna et infinita sunt.
- Quidquid ex alio Dei attributo, quatenus modificatum est tali
  ficatione, quae et necessario et infinita per idem existit, se
  debet quoque et necessario et infinitum existere.
- Omnis modus qui et necessario et infinitus existit, necessario debuit vel ex absoluta natura alicuius attributi Dei, vel ex attributo modificato modificatione, quae et necessario et i existit.
- 24. Rerum a Deo productarum essentia non involvit existentiam.
  Corollar. "Deus est causa essendi rerum." (Scholast.)
- Deus non tantum est causa efficiens rerum existentiae, sed essentiae.
  - Schol. Deus est causa sui et omnium rerum causa.
  - Gorollar. Res particulares nibil sunt nisi Dei attributorum ctiones.
- Res quae ad aliquid operandum determinata est, a Deo nece sic fuit determinata; et quae a Deo non est determinata, non se ipsam ad operandum determinare.
- 27. Res quae a Deo ad aliquid operandum determinata est, se ipsi determinatam reddere non potest.
- 28. Quodcumque singulare, sive quaevis res quae finita est et dei natam habet existentiam, non potest existere nec ad opera determinari, nisi ad existendum et operandum determinetur a causa, quae etiam finita est et determinatam habet existentias rursus haec causa non potest etiam existere neque ad opera determinari, nisi ab alia, quae etiam finita est, et determinari existendum et operandum, et sic in infinitum.

Schol. De Deo rerum causa.

171

#### INDEX.

natura nallum datur contingens, sed omnia ex necessitate

itura naturans et natura naturata.

tas acta finitus aut acta infinitus Dei attributa Deique s comprehendere debet, et nibil aliud.

i actu, sive is finitus sit sive infinitus, ut et voluntas, cumor etc. ad naturam naturatam, non vero ad naturantem sent.

s non potest vocari causa libera, sed tantum necessaria.

t. Deus non operatur ex libertate voluntatis.

2. Voluntas ad Dei naturam non pertinet.

alio modo neque alio ordine a Deo produci potuerunt, luctae sunt.

Necessarium, impossibile, contingens.

De voluntate Dei.

ntia est ipsa ipsius essentia.

oncipimus in Dei potestate esse, id necessario est.

t, ex cuius natura aliquis effectus non sequatur. De praejudiciis quibusdam.

### PARS II.

es. 1. Corpus. 2. Essentia. 3. Idea. 4. Idea adaei. Duratio. 6. Realitas et perfectio. 7. Res singulares. 'ogitatio attributum Dei est, sive Deus est res cogitans.

Aributum Dei est, sive Deus est res extensa.

ır necessario idea tam eius essentiae, quam omnium quae sentia necessario seguuntur.

ores de Dei potentia.

ex qua infinita infinitis modis sequentur, unica tautum

le idearum Deum, quatenus tantum ut res cogitans conpro causa agnoscit, et non quatenus alio attributo exi. e. tam Dei attributorum quam rerum singularium ideae deata sive res perceptas pro causa efficiente agnoscunt, Deum, quatenus est res cogitans.

ue attributi modi Deum, quatenus tantum sub illo attris modi sunt, et non quatenus sub ullo alio consideratur,

abent.

mexio idearum idem est ac ordo et connexio rerum.

m. Scholium.

n singularium sive modorum non existentium ita debent

comprehendi in Dei infinita idea, ac rerum singularium sive mede rum essentiae formales in Dei attributis continentur.

Corollarium. Scholium.

- Idea rei singularis actu existentis Deum pro causa habet, non qua tenus infinitus est, sed quatenus alia rei singularis actu existenti idea affectus consideratur, cuius etiam Deus est causa, quatens alia tertia affectus est, et sio in infinitum.
- Ad essentiam hominis non pertinet esse substantiae, sive substanti formam hominis non constituit.

Scholium 1. Corollarium. Scholium 2.

 Primum quod actuale mentis humanae esse constituit nihil alind est quam idea rei alicuius singularis actu existentis.

Coroll. Mens humana pars est infiniti intellectus Dei.

Scholinm.

12 Quidquid in obiecto ideae humanam mentem constituentis contingit id ab humana mente debet percipi, sive eius rei dabitur in meni necessario idea; h. e. si obiectum ideae humanam mentem constituentis sit corpus, nibil in eo corpore poterit contingere, qued i mente non percipiatur.

Scholium.

- Obiectum ideae humanam mentem constituentis est corpus, sin certus extensionis modus actu existens, et nibil allud.
  - Corollar. Homo mente et corpore constat, et corpus humanum

Schol. Praemittenda de natura corporum.

Axioma 1.2. Lemm. 1-3. Corollarium.

Axioma 1. 2. Definitio. Individuum. Axioma 3. Lemm. 5-4. Scholium.

Postulata 1-6.

- 14. Mens humana apta est ad plurima percipiendum, et eo aptior, eius corpus pluribus modis disponi potest.
- Idea, quae esse formale humanae mentis constituit, non est sipplex, sed ex plurimis ideis composita.
- Idea cuiuscumque modi, quo corpus humanum a corporibus externis afficiur, involvere debet naturam corporis humani, et siminaturam corporis externi.

Corollar, 1, 2,

- 17. Si humanum corpus affectum est modo, qui naturam corporis allicuius externi involvit, mens humana idem corpus externum ut actu existens vel ut sibi praesens contemplabitur, donec corpus afficiatir, affectu, qui eiusdem corporis existentiam vel praesentiam seclusis. Corollar. Schol. Mentis imaginationes.
- 18. Si corpus humanum a duobus vel pluribus corporibus simul after ctum fuerit semel, ubi mens postea eorum aliquod imaginablus, statim et aliorum recordabitur.

Schol. Quid sit memoria.

smana ipsum humanum corpus non cognoscit, nec ipsum sett, nisi per ideas affectionum, quibus corpus afficitur. namanae datur etiam in Deo idea sive cognitio, quae in Deo medo sequitur et ad Deum codem modo refertur, ac idea nitio corporis humani.

entis idea eodem modo unita est menti ac ipsa mens unita est

.

mana non tantum corporis affectiones, sed etiam harum num ideas percipit.

: ipsam non cognoscit, nisi quatenus corporis affectionum reipit.

umana partium corpus bumanum componentium adaequaaitionem non involvit.

miuscumque affectionis corporis humani adaequatam corpomi cognitionem non involvit.

ımana nullum corpus externum ut actu existens percipit, nisi s affectionum sui corporis.

iuscumque affectionis corporis humani adaequatam ipsius corporis cognitionem non involvit.

Sectionum corporis humani, quatenus ad humanam mentem referuntur, non sunt clarae et distinctae, sed confusae.

m.

eae cuiuscumque affectionis corporis humani adaequatam e mentis cognitionem non involvit.

rium. Scholium. duratione nostri corporis nullam nisi admodum inadaequamitionem habere possumus.

Suratione rerum singularium, quae extra nos sunt, nullam aodum inadaequatam cognitionem habere possumus.

r. Omnes res particulares contingentes et corruptibiles sunt. ideae quatenus ad Deum referuntur verae sunt.

ideis positivum est, propter quod falsae dicuntur.

idea, quae in nobis est absoluta sive adaequata et perfects,

s consistit in cognitionis privatione, quam ideae inadaequatae itilatae et confusae involvunt.

De falsitate et errore.

sadaequatae et confusae eadem necessitate consequuntur ac atae sive charac et distinctae ideae.

d omnibus commune quodque aeque in parte ac in toto est, rei singularis essentiam constituit.

sae omnibus communia quaeque aeque in parte ac in toto

Quaedam ideae s. notiones omnibus hominibus sunt com-

- 39. Id quod corpori humano et quibusdam cerporibus externis, a que bus corpus humanum affici solet, quodque in curuscumque hert parte aeque ac in toto commune est et proprium, eius etiam id erit in mente adaequata.
  - Corollarium.
- Quaecumque ideae in mente sequentur ex ideis, quae in ipsa sa adaequatae, sunt etiam adaequatae.
  - Schol. 1. Notiones communes, secundae, transcendentales, we versales.
  - Schol. 2. Tria cognitionis genera: opinio v. imaginatio, ratio scientia universalis, scientia intuitiva.
- 41. Cognitio primi generis unica est falsitatis causa, secundi autem i tertii est necessario vera.
- 42. Secundi et tertii, et non primi generis cognitio docet nos verum falso distinguere.
- Qui veram habet ideam, simul seit se veram babere ideam, nec 4
  rei veritate potest dubitare.
- Schol. De idea ideae, idea vera et falsa al.
- 44. De natura rationis non est res ut contingentes, sed ut necessaria contemplari.
  - Corollar. 1. 2. Scholium.
- Unaquaeque cuiuscumque corporis, vel rei singularis actu existentidea Dei acternam et infinitam essentiam necessario involvit.
   Scholium.
- Cognitio aeternae et infinitae essentiae Dei, quam unaquaeque ide involvit, est adaequata et perfecta.
- 47. Mens humana adaequatam habet cognitionem acternae et infiniti
  - Scholium.
- 48. In mento nulla est absoluta sive libera voluntas, sed mens ad bevel illud volendum determinatur a causa, quae etiam ab alia determinata est, et haec iterum ab alia, et sic in infinitum.

  Scholium.
- In mente nulla datur volitio sive affirmatio et negatio praeter illanquam idea, quatenus idea est, involvit.
  - Coroll. Voluntas et intellectus unum et idem sunt.
  - Schol. De quatuor adversariorum obiectionibus.
    - Quid haec doctrina ad usum vitae conferat.

### PARS III.

- Praefatio. Plerorumque scriptorum et Cartesii sententia de allembus humanis.
- Definitiones. 1. Causa adaequata et inadaequata s. partialis. 2. Agere et pati. 3. Affectus. Postulata 1.2.
- Propos. 1. Mens nostra quaedam agit, quaedam vero patitari nempe quatenus adaequatas habet ideas, eatenus quaedam acces-

sario agit, et quatenus ideas bahet inadaequatas, eatenus necessario quaedam patitur.

Corollarium.

 Nec corpus mentem ad cogitandum, nec mens corpus ad motum neque ad quietem, nec ad aliquid (si quid est) aliud determinare potest.

Schol. Mens et corpus una eademque res est.

1. Mentis actiones ex solis ideis adaequatis oriuntur; passiones autem a solis inadaequatis pendent.

Schol. De passionibus.

4 Nulla res pisi a causa externa potest destrui.

- 1. Bes catenus contrariae sunt naturae, hoc est, catenus in codem subjecto esse nequeunt, quatenus una alteram potest destrucre.
- L. Casquaeque res, quatenus in se est, in suo esse perseverare coactur.
- 1 Conatus, quo unaquaeque res in suo esse perseverare conatur, nibil es praeter ipsius rei actualem essentiam.
- Conatus, quo unaquaeque res in suo esse perseverare conatur, nulhum tempus finitum, sed indefinitum involvit.
- Mess tam quatenus claras et distinctas, quam quatenus confusas habet ideas, conatur in suo esse perseverare indefinita quadam duntione, et huius sui conatus est conscia.

ichel. Voluntas, appetitus, cupiditas.

- les, quae corporis nostri existentiam involvit, in nostra mente
- Desquid corporis nostri agendi potentiam auget vel minuit, iuvat vel mercet, eiusdem rei idea mentis nostrae cogitandi potentiam auget vel minuit, iuvat vel coërcet.
- Schol. De tribus primitivis affectibus lactitiae, tristitiae, empiditatis.
- Mens quantum potest, ea imaginari conatur, quae corporis agendi
- Quam mens ca imaginatur, quae corporis agendi potentiam minuunt iel coercent, conatur, quantum potest, rerum recordari, quae borum existentiam secludunt.

Cerollar. Schol. Quid sit amor, quid odium.

- M. Si mens duobus affectibus simul affecta semel fuit, ubi postea co-
- 13. Res quaecumque potest esse per accidens causa lactitiae, tristitiae sel cupiditatis.

Corollar. Schol. De sympathia et antipathia.

N. Et eo volo, quod rem aliquam aliquid habere imaginamur simile whieto, quod mentem laetitia vel tristitia afficere solet, quamvis d. in quo res obiecto est similis, non sit horum affectuum efficiens rausa, cam tamen amabimus vel odio habebimus.

Il. Si res, quae nos tristitiae affectu afficere solet, aliquid habero

imaginamur simile alteri, quae nos aeque magno lactitiae affe solet afficere, candem odio habebimus et simul amabimus.

Schol. De animi fluctuatione.

18. Homo ex imagine rei praeteritae aut futurae eodem lactitiae et i stitiae affectu afficietur, ac ex imagine rei praesentis.

- Schol. 1. De re praeterita et futura. Schol. 2. Quid sit spes, metus, securitas, desperatio, gaudius conscientiae morsus.
- 19. Qui id quod amat destrui imaginatur, contristabitur; si aut conservari, laetabitur.

20. Qui id quod odio habet destrui imaginatur, laetabitur.

- 21. Qui id quod amat laetitia vel tristitia affectum imaginatur, last ctiam vel tristitia afficietur; et uterque hic affectus maior aut mi erit in amante, prout uterque maior aut minor est in re amata.
- 22. Si aliquem imaginamur laetitia afficere rem, quam amamus, am erga eum afficiemur: si contra eundem imaginamur tristitia eand assicere, e contra odio ctiam contra ipsum assiciemur.

Schol. Commiseratio, favor, indignatio.

23 Oui id quod odio habet tristitia affectum imaginatur, laetabitur: contra idem lactitia affectum imaginetur, contristabitur; et ut que hic affectus maior aut minor erit, prout eius contrarius me aut minor est in eo. quod odio habet.

Scholium.

24. Si aliquem imaginamur laetitia afficere rem. quam odio habem odio etiam erga eum afficiemur: si contra eundem imaginamur! stitia eandem rem afficere, amore erga ipsum afficiemur. Schol. De invidia.

25. Id omne de nobis deque re amata affirmare conamur, quod nes ' rem amatam lactitia afficere imaginamur: et contra id omne nem quod nos vel rem amatam tristitia afficere imaginamur.

26. Id omne de re, quam odio habemus, affirmare conamur, qu ipsam tristitia afficere imaginamur; et id contra negare, 🕶 ipsam laetitia afficere imaginamur.

Schol. De superbia, existimatione, despectu.

- 27. Ex eo, quod rem nobis similem et quam nullo affectu proses sumus, aliquo affectu affici imaginamur, eo ipso simili ale afticimur.
  - Schol. 1. Commiseratio, aemulatio. Corollar. 1-3. Schol. De benevolentia.
- 25. Id omne quod ad laetitiam conducere imaginamur, conamur # movere ut fiat; quod vero eidem repugnare sive ad tristitiam ducere imaginamur, amovere vel destruere conamur.
- 29. Nos id omne agere conabimur, quod homines cum laetitia adspiri imaginamur; et contra id agere aversabimur, quod homines and sari imaginamur.

Schol. Ambitio, humanitas; laus, vituperium.

30. Si quis aliquid egit, quod reliquos laetitia afficere imaginater,

isetitia concomitante idea sui, tanquam causa, afficietur, sive se issum cum laetitia contemplabitur. Si contra aliquid egit, quod mos tristitia afficere imaginatur, se ipsum cum tristitia contra <del>yaa</del> taaolabitur.

Schol. Gloria, pudor; acquiescentia in se ipso et poenitentia.

- 4. I alignem imaginamur amare vel cupere vel odio habere aliquid. end ipsi amamus, cupimus vel odio habemus, eo ipso rem constantius amabimus etc. Si autem id quod amamus eum aversari inaginamur, vel contra, tum animi fluctuationem patiemur. Cerollarium. Scholium.
- & Sialiquem re aliqua, qua unus solus potiri potest, gaudere imagiarmur, conabimur efficere, ne ille illa re potiatur.

Schol. Homines natura invidi, ambitiosi, misericordes.

- A Quem rem nobis similem amamus, conamur, quantum possumus. efficere, ut nos contra amet.
- L Que majori affectu rem amatam erga nos affectam esse imaginaser, co magis gloriabimur.
- A liquis imaginatur rem amatam eodem vel arctiore vinculo amicithe, quo ipse eadem solus potiebatur, alium sibi iungere, odio an ipsam rem amatam afficietur, et illi alteri invidebit. Schol. De zelotypia.

A Oui rei, qua semel delectatus est, recordatur, cupit eadem cum isdem potiri circumstantiis, ac quum primo ipsa delectatus est. Ceroller. Schol Desiderium.

L Cuiditas, quae prae tristitia vel lactitia praeque odio vel amore winz, eo est maior, quo affectus maior est.

- A fine rem amatam odio habero inceperit, ita ut amor plane absiester, eandem maiore odio ex pari causa prosequetur, quam si na nunguam amavisset, et eo maiori, quo amor antea maior
- 🗪 🔃 aliquem odio habet, ei malum inferre conabitur, nisi ex eo Bains sibi malum oriri timeat; et contra qui aliquem amat, ei ea-🏎 lege benefacere conabitur.

Schol Timor, verecundia, consternatio.

🔍 🖭 se odio baberi ab aliquo imaginatur, nec se ullam odii causam illi dedisse credit, eundem odio contra habebit.

Schol. 1. Corollar. 1. 2. Schol. 2. Ira, vindicta.

4. Si quis ab aliquo se amari imaginatur, nec se ullam ad id causam dedisse credit, cundem contra amabit.

Sebel 1. Gratia s. gratitudo. Corollar. Schol. 2. Crudelitas. Qui in aliquem amore aut spe gloriae motus beneficium contulit, contristabitur, si viderit, beneficium ingrato animo accipi.

Quium reciproco odio augetur, et amore contra deleri potest. Odium, quod amore plane vincitur, in amorem transit; et amor propterea maior est, quam si odium non praecessisset. lebolium.

Pinora [.

 Si quis aliquem sibi similem odio in rem sibi similem, quam am affectum esse imaginatur, eum odio habebit.

46. Si quis ab aliquo eiusdem classis, sive nationis a se diversae, la titia vel tristitia affectus fuerit, concomitante eius idea sub nami universalis classis vel nationis tanquam causa, is non tantum illus sed omnes eiusdem classis vel nationis amabit vel odio habebit.

 Lactitia, quae ex eo oritur, quod scilicet rem, quam odissi destrui aut alio malo affici imaginamur, non oritur absque si animi tristitia.

Scholium.

- Amor et odium e. g. erga Petrum destruitur, si tristitia, quam bi et lactitia, quam illo involvit, ideao alterius causao iungatur; eatenus uterque diminuitur, quatenus imaginamur Petrum noa s lum fuisse alterutrius causam.
- Amor et odium erga rem, quam liberam esse imaginamur, mai ex pari causa uterque debet esse, quam erga necessariam.
- 50. Res quaecumque potest esse per accidens spei aut metus causa. 8 c h o l. Bona et mala omina.
- Diversi homines ab uno codemque obiecto diversimode affici pe sunt, et unus idemque homo ab uno codemque obiecto potest dive sis temporibus diversimode affici.

Schol. Poenitentia et acquiescentia in se ipsa.

52. Obiectum, quod simul cum aliis antea vidimus, vel quod al habere imaginamur, nisi quod commune est pluribus, non tam de contemplabimur ac illud, quod aliquid singulare habere imaginament.

Schol. Admiratio, consternatio, veneratio, horror, devotio; est temtus, irrisio, dedignatio.

 Quum mens se ipsam suamque agendi potentiam contemplatur, la tatur, et eo magis, quo se suamque agendi potentiam distincti imaginatur.

Corollarium.

- Mens ea tantum imaginari conatur, quae ipsius agendi potential ponunt.
- 55. Quum mens suam impotentiam imaginatur, eo ipso contristatur.

Corollar. 1. Schol. 1. Humilitas et philautis.

Corollar. 2. Nemo virtutem alicui nisì aequali invidet. Schol. 2 56. Lactitiae, tristitiae et cupiditatis, et consequenter unius cultura affectus, qui ex his componitur, ut animi fluctuationis, vel qui a his derivatur, nempe amoris, odii, spei, metus etc. tot species die tur, quot sunt species obiectorum, a quibus afficimur.

Schol. Luxuria, ebrictas, libido, avaritia, ambitio.

57. Quilibet uniuscuiusque individui affectus ab affectu alterius taste discrepat, quantum essentia unius ab essentia alterius differt.

Schol. Diversitas affectuum animalium et hominum.

88. Praeter laetitiam et cupiditatem, quae passiones suat, alii lae-

titine et empiditatis affectus dantur, qui ad nos, quatenus agimus. mierontur.

later omnes affectus, qui ad mentem quatenus agit referuntur, nulli quam qui ad lactitiam vel cupiditatem referuntur.

chel. Animositas, generositas; fastidium et taedium. Affectuum definitiones.

L. Affectus primitivi. 1. Cupiditas. 2. Laetitia. 3. Tristitia. -

II. Affectus lactitiae et tristitiae. 4. Admiratio. 5. Contemtus. 6. Amor. 7. Odium. 8. Propensio. 9. Aversio. 10. Devotio. 11. Irrisio. 12. Spes. 13. Metus. 14. Securitas. 15. Desperatio. 16. Gaudium. 17. Conscientiae morsus. 18. Commiseratio. 19. Favor. 20. Indignatio. 21. Existimatio. 22. Despectus. 22. Invidia. 24. Misericordia. 25. Acquiescentia in se ipso.

28. Humilitas. 27. Poenitentia. 28. Superbia. 29. Abiectic.

II. Affectus cupiditatis. 32. Desiderium. 33. Aemulatio. 34. Gratia s. gratitudo. 35. Benevolentia. 36. Ira. 37. Vindicta. 39. Crudelitas s. saevitia. 39. Timor. 40. Audacia. 41. Pusillanimitas. 42. Consternatio. 43. Humanitas s. modestia. 44. Ambitio. 45. Luxuria. 46. Ebrietas, 47. Avaritia. 48. Libido.

IV. Affectuum generalis definitio.

### PARS IV.

'raefatio. De perfecto et imperfecto, bono et malo.

belinitiones. 1. Bonum. 2. Malum. 3. Res contingentes. 4. Res pensibiles. 5. Contrarii affectus. 6. Affectus erga rem futuram, esentem et praeteritam. 7. Finis. 8. Virtus.

repes 4. Nihil, quod idea falsa positivam habet, tollitur praesentia wi, quatenus verum.

lebel. Mens fallitur imaginationibus.

Mes eatenus patimur, quatenus naturae sumus pars, quae per se absque aliis non potest concipi.

Vis, qua homo in existendo perseverat, limitata est et a potentia

causarum externarum infinite superatur.

. Fieri non potest, ut homo non sit naturae pars, et ut nullas possit peti mutationes, nisi quae per solam suam naturam possint intelligi, quaramque adaequata sit causa.

Gerell. Homo necessario passionibus est semper obnoxius.

• We et incrementum cuiuscumque passionis, eiusque in existendo Perseverantia non definitur potentia, qua nos in existendo persevefare conamur, sed causae externae potentia cum nostra comparata. Is aliculus passionis seu affectus reliquas hominis actiones seu poteatiam superare potest, ita ut affectus pertinaciter homini adhae-

1 Mectus nec coërceri nec tolli potest, nisi per affectum contrarium

d fortiorem affectu coërcendo.

Corollarinm.

8. Cognitio boni et mali nihil aliud est quam laetitiae vel tristitiae al fectus, quatenus eius sumus conscii.

9. Affectus, cuius causam in praesenti nobis adesse imaginamur, for tior est, quam si candem non adesse imaginaremur.

Scholium. Corollarium.

10. Erga rem futuram, quam cito affuturam imaginamur, intensins al ficimur, quam și eius existendi tempus longius a praesenti distat imaginaremur; et memoria rei, quam non diu praeteriisse imagi namur, intensius etiam afficimur, quam si eandem diu praeteriist imaginaremur.

Scholium.

- 11. Affectus erga rem, quam ut necessariam imaginamur, caeteris pi ribus intensior est, quam ut possibilem vel contingentem, sive m
- 12. Affectus erga rem, quam scimus in praesenti non existere et qua ut possibilem imaginamur, caeteris paribus intensior est, qual erga contingentem.

Corollarium.

13. Affectus erga rem contingentem, quam scimus in praesenti non es stere, caeteris paribus remissior est, quam affectus erga rem pret

14. Vera boni et mali cognitio, quatenus vera nullum affectum coërest

potest; sed tantum quatenus ut affectus consideratur.

15. Cupiditas, quae ex vera boni et mali cognitione oritur, multis 🛎 cupiditatibus, quae ex affectibus, quibus conflictamur, oriunte restingui vel coërceri potest.

16. Cupiditas, quae ex cognitione boni et mali, quatenus haec cognitione futurum respicit, oritur, facilius rerum cupiditate, quae in pra

sentia suaves sunt, coërceri vel restingui potest.

17. Cupiditas, quae oritur ex vera boni et mali cognitione, qualent haec circa res contingentes versatur, multo adhue facilius coeres potest cupiditate rerum, quae praesentes sunt.

Schol. Homines opinione magis, quam vera ratione commovente.

18. Cupiditas quae ex lactitia oritur, cacteris paribus fortior est capit tate, quae ex tristitia oritur.

Schol. Rationis dictamina.

19. Id unusquisque ex legibus suae naturae necessario appetit vel ave-

satur, quod bonum vel malum esse iudicat.

20. Quo magis unusquisque suum utile quaerere h. e. suum esse 🚥 servare conatur et potest, eo magis virtute praeditus est: contil quatenus unusquisque suum utile h. e. suum esse conservare git, eatenus est impotens.

Schol. De causis mortis voluntariae.

21. Nemo potest cupere beatum esse, bene agere et bene vivere, et de mul non cupiat esse, agere et vivere h. e. actu vivere.

- Nulla virtus potest prior hac (nempe conatu sese conservandi) concai.
- Coroll. Conetus sese conservandi primum et unicum virtutis est
- E Sono quatenus ad aliquid agendum determinatur ex eo, quod ideas Astet inadaequatas, non potest absolute dici ex virtute agere; sed tantam quatenus determinatur ex eo, quod intelligit.
- Ex virtute absolute agere nibil aliud in nobis est, quam ex ductu rations agere, vivere, suum esse conservare (baec tria idem significant) ex fundamento proprium utile quaerendi.
- A Nemo suum esse alterius rei causa conservare conatur.
- Quidquid ex ratione conamur, nihil aliud est quam intelligere, nec mess quatenus ratione utitur, aliud sibi utile esse iudicat nisi id quod ad intelligendum conducit.
- Millicerto scimus bonum aut malum esse, nisi id quod ad intelligendum revera conducit, vel quod impedire potest quo minus intelligamus.
- Summum mentis bonum est Dei cognitio, et summa mentis virtus Deum cognoscere.
- 23. Les quaecumque singularis, cuius natura a nostra prorsus est diversa, nostram agendi potentiam nec iuvare nec coërcere potest, et absolute res nulla potest nobis bona aut mala esse, nist commune aliquid nobiscum habeat.
- Res nulla per id quod cum nostra natura commune habet, potest esse mala; sed quatenus nobis mala est, eatenus est nobis contraria.
- W. Quatenus res aliqua cum nostra natura convenit, eatenus necessario bora est.
  - Cerellarium. Scholium.
- Quaterus homines passionibus sunt obnoxii, non possunt eatenus dei quod natura conveniant.
- Schol. Quae in sola negatione conveniunt, ea nulla in re conveniunt.
   Romines natura discrepare possunt, qualenus affectibus, qui passiones sunt, conflictantur, et eatenus etiam unus idemque homo varius est et inconstans.
- Quatenus homines affectibus, qui passiones sunt, conflictantur, possunt invicem esse contrarii.
- 3. Quaterus homines ex ductu rationis vivunt, eatenus tantum natura semper necessario conveniunt.
  - Coroll. 1. Nihil homini est utilius, quam homo qui ex ductu rationis
  - Coroll. 2. Quum maxime unusquisque homo suum sibi utile quaerit, tam maxime bomines sunt sibi invicem utiles.
  - Behol. De vita sociali et solitaria.
- Sommum bonum eorum, qui virtutem sectantur, omnibus commune est, eoque omnes acque gaudere possunt.
- a. Bonum. quod unusquisque, qui sectatur virtutem, sibi appetit, re-

liquis hominibus etiam cupiet, et eo magis, que maiorem Dei buerit cognitionem.

Schol. 1. Religio, pietas; honestum et turpe.

Schol. 2. De statu hominis naturali et civili. Peccatum et merita iustum et injustum.

- 38. Id quod corpus humanum ita disponit, ut pluribus modis possit fici, vel quod idem aptum reddit ad corpora externa pluribus = efficiendum, homini est utile; et eo utilius, quo corpus ab aptius redditur, ut pluribus modis afficiatur, aliaque corpora : ciat: et contra id noxium est, quod corpus ad haec minus ap reddit.
- 39. Quae efficient, ut motus et quietis ratio, quam corporis hus partes ad invicem habent, conservetur, bona sunt, et ea co mala, quae efficiunt, ut corporis humani partes aliam ad invi motus et quietis habeant rationem.

Schol. De corporis mutatione in morte et morbo-

- 40. Quae ad hominum communem societatem conducunt, sive quae ficiunt ut homines concorditer vivant, utilia sunt, et illa co mala, quae discordiam in civitatem inducunt.
- 41. Lactitia directe mala non est, sed bona; tristitia autem contra recte est mala.
- 42. Hilaritas excessum habere nequit, sed semper bona est, et co melancholia semper mala.
- 43. Titillatio excessum habere potest et mala esse; dolor autem eate potest esse bonus, quatenus titillatio seu laetitia est mala.

44. Amor et cupiditas excessum habere possunt.

Schol. Quaedam cupiditates sunt delirii species.

45. Odium nunguam potest esse bonum.

Schol. 1. Corollar. 1. 2. Schol. 2. Irrisio et risus. Rebus w iis delectari est viri sapientis.

- 46. Qui ex ductu rationis vivit, quantum potest, conatur alterius ipsum odium, iram, contemtum etc. amore contra sive generosi compensare.
  - Scholium.
- 47. Spei et metus affectus non possunt esse per se boni.

48. Affectus existimationis et despectus semper mali sunt.

- 49. Existimatio facile hominem, qui existimatur, superbum reddit. 50. Commiseratio in homine, qui ex ductu rationis vivit, per se mal inutilis est.

Corollar. Schol. Inhumanitas refutatur.

51. Favor rationi non repugnat, sed cum eadem convenire et ab 😅 oriri potest.

Scholium. Indignatio est necessario mala.

52. Acquiescentia in se ipso ex ratione oriri potest, et ea sola acq scentia, quae ex ratione oritur, summa est quae dari potest.

Scholium.

A. Hamilitas virtus non est sive ex ratione non oritur.

4. Persitentia virtus non est sive ex ratione non oritur, sed is quem hai poenitet, bis miser seu impotens est.

Schel Quare scriptores sacri humilitatem et poenitentiam tantopere commendaverint.

A. Enima superbia vel abiectio est maxima sui ignorantia.

4. Hazima superbia vel abiectio maximam animi impotentiam indicat.

Corollar, Schol.

E. Seperbus parasitorum seu adulatorum praesentiam amat, generoserum autem odit.

Schol. De superbise malis.

A. Gleria rationi non repugnat, sed ab ea oriri potest.

Schol. De gloria vana et pudore.

Ai omnes actiones, ad quas ex affectu, qui passio est, determinamer, possumus absque eo a ratione determinari.

Schol. Exemplo explicatur.

Capiditas, quae oritur ex lactitia vel tristitia, quae ad unam vel ad aliquot, non autem ad omnes corporis partes refertur, rationem militatis totius hominis non habet.

Scholium.

Capiditas, quae ex ratione oritur, excessum habere nequit.

Quatenus mens ex rationis dictamine res concipit, aeque afficitur, sue idea sit rei futurae vel praeteritae sive praesentis.

Scholium.

22. Qui metu ducitur et bonum, ut malum vitet, agit, is ratione non tacitar.

Scholium 1. Corollarium. Schol. 2.

64. Cognitio mali cognitio est inadaequata.

Corollarium.

63. De duohus bonis maius, et de duobus malis minus ex rationis ductu sequemur.

Corollarium.

 Bonum maius futurum prae minore praesenti, et malum praesens minus, quod causa est futuri alicuius mali, ex rationis ductu appetemus.

Corollar. Schol. De homine servo et libero.

6. Homo liber de nulla re minus quam de morte cogitat, et eius sapienua non mortis, sed vitae meditatio est.

6. Si homines liberi nascerentur, nullum honi et mali formarent conceptum, quam diu liberi essent.

Schol. De Mosis historia primi hominis.

Hominis liberi virtus aeque magna cernitur in declinandis, quam la superandis periculis.

Corollar. Schol. Quid sit periculum.

Meme liber, qui inter ignaros vivit, eorum, quantum potest, besedicia declinare studet.

### **ETHICES**

Schol. In declinandis beneficiis ratio utilis et honesti habenda est.

71. Soli homines liberi erga se invicem gratissimi sunt.

Schol. De ingratitudina.

72. Homo liber nunquam dolo male, sed semper cam fide agit.

Schol. Ad quaestionem respondetur.

73. Homo, qui ratione ducitur, magis in civitate, ubi ex communi decreto vivit, quam in solitudine, ubi sibi soli obtemperat, liber est. Schol. Vera hominis libertas est vera vita et religio.

Appendix. Capita rectae vivendi rationis 1-32.

### PARS V.

Praefatio. Altera ethices pars de via quae ad libertatem ducit. Stoicorum et Cartesii sententia.

Aziomata 1. 2.

Propos. 1. Prout cogitationes rerumque ideae ordinantur et concatenantur in mente, ita corporis affectiones seu rerum imagines ad amussim ordinantur et concatenantur in corpore.

2. Si animi commotionem seu affectum a causae externae cogitatione amoveamus et aliis iungamus cogitationibus, tum amor seu odium erga causam externam, ut et animi fluctuantur, quae ex his affectibus oriuntur, destruentur.

2. Affectus, qui passio est, desinit esse passio, simulatque eius claram et distinctam formamus ideam.

Corollarium.

4. Nulla est corporis affectio, cuius aliquem clarum et distinctum non possumus formare conceptum.

Corollarium. Scholium.

5. Affectus erga rem. quam simpliciter et non ut necessariam. neque ut possibilem, neque ut contingentem imaginamur, caeteris paribus omnium est maximus.

6. Quatenus mens res omnes ut necessarias intelligit, catenus maiorem

in affectus potentiam habet, seu minus ab iisdem patitur.

Scholium.

- 7. Affectus, qui ex ratione oriuntur vel excitantur, si ratio temporis habeatur, potentiores sunt ils, qui ad res singulares referentur. quas ut absentes contemplamur.
- 8. Quo affectus aliquis a pluribus causis simul concurrentibus excitatur,

ee major est. Scholium.

- 9. Affectus, qui ad plures et diversas causas refertur, quas mens cum ipso affectu simul contemplatur, minus noxius est, et minus per ipsum patimur, et erga unamquamque causam minus afficimur, quam alius aeque magnus affectus, qui ad unam solam vel paucieres causas refertur.
- 10. Quam diu affectibus, qui nostrae naturae sunt contrarii, non conflictamur, tam diu potestatem habemus ordinaudi et concatenandi corporis affectiones secundum ordinem ad intellectum.

- Schol. Quomede malos affectus vitemus.
- Quo imago aliqua ad plures res refertur, eo frequentior est seu saspius viget, et mentem magis occupat.
- Rerum imagines facilius imaginibus, quae ad res referuntur, quas clare et distincte intelligimus, junguntur, quam aliis.
- 13. Que imago aliqua pluribus aliis iuncta est, eo saepius viget.
- Mens efficere potest, ut omnes corporis affectiones seu rerum imagines ad Dei ideam referantur.
- 15. Qui se suosque affectus clare et distincte intelligit, Deum amat, et eo magis, quo se suosque affectus magis intelligit.
- 16. Hic erga Deum amor mentem maxime occupare debet.
- Deus expers est passionum, nec ullo lactitiae aut tristitiae affectu afficitur.
- Coroll. Deus proprie loquendo neminem amat neque odio habet. 18. Remo potest Deum odio habere.
  - Corollarium, Scholium,
- 19. Qui Deum amat, conari non potest, ut Deus contra ipsum amet.
- 20. Hie erga Deum amor neque invidiae neque zelotypiae affectu inquinari potest; sed eo magis fovetur, quo plures homines eodem amoris vinculo cum Deo iunctos imaginamur.
  - Schol. De affectuum remediis.
- Mens nihil imaginari potest, neque rerum praeteritarum recordari, nisi durante corpore.
- 22. In Deo tamen datur necessario idea, quae buius et illius corporis bumani essentiam sub aeternitatis specie exprimit.
- Mens humana non potest cum corpore absolute destrui, sed eius aliquid remanet, quod aeternum est.
- Schol. Haec mentis aeternitas est certus cogitandi modus.
- 24. Quo magis res singulares intelligimus, eo magis Deum intelligimus.
- 25. Summus mentis conatus summaque virtus est res intelligere tertio cognitionis genere.
- 28. Quo mens aptior est ad res tertio cognitionis genere intelligendum, eo magis cupit, res eodem hoc cognitionis genere intelligere.
- 27. Ex boc tertio cognitionis genere summa quae dari potest mentis acquiescentia oritur.
- 28. Conatus seu cupiditas cognoscendi res tertio cognitionis genere oriri non potest ex primo, at quidem ex secundo cognitionis genere.
- 23. Quidquid mens sub specie aeternitatis intelligit, id ex eo non intelligit, quod corporis praesentem actualem existentiam concipit, sed ex eo, quod corporis essentiam concipit sub specie aeternitatis.
  - Schol. Res duobus modis a nobis ut actuales concipiuntur.
- 28. Mens nostra quatenus se et corpus sub acternitatis specie cognoscit, catenus Dei cognitionem necessario habet, scitque se in Deo esse et per Deum concipi.
- Tertium cognitionis genus pendet a mente, tanquam a formali causa, quatenus mens ipsa acterna est.

aol. Quo unusquisque terrio cognitionis genere plus pollet, co est perfectior et beatior. tertio cognitionis genere, eo delectamur, et quidem concomitante idea Dei tanquam causa.
So roll. Ex tertio cognitionis genere oritur necessario amor Dei latellectualis. oroll. Ex tertio cognitionis genere oritur necessario amor Del in-tellectualis, qui ex tertio cognitionis genere ori-Amor Del intellectualis, qui ex tertio cognitionis genere ori-Schol. Heatifudo in quo consistat.

34. Mens non nisi durante corpore obnoxia est affectibus, qui ad passiones referentur. siones referuntur.
Coroll. Rullus amor praeter amorem intellectualem est aeterniste.
Schol. Communis hominum opinio de mentis aeterniste.
Schol. Scho Schol. Communis hominum opinio de mentis aeternitate.

35. Deus se ipsum amore intellectuali infinito amat.

36. Se ipsum amore intellectuali erga Deum est ipse qualenus per explicaria.

36. Se ipsum amat, no sub specia aeternitatis consideratam est infinitationalis para est infinitationalis para est infinitationalis.

36. Se ipsum amat, mentis erga Deum amor intellectualis para est infinitationalis.

36. Se ipsum amat, mentis erga Deum amor intellectualis para est infinitationalis. tiam humanae mentis sub specie aeteroitatis consideratam explicari potest, b. e. mentis erga Deum amor intellectualis para est induit amoris, quo Deus se insum amat. potest, b. e. mentis erga Deum amor intellectualis Pars est influid amoris, quo Deus se ipsum amat. Corollar. Amor Del erga homines et mentis erga Deum amor intellectualis amoris et mentis erga Deum amor intellectualis erga Deum amor intellectual lectualis unus idemque est.
Schol. Bestitudo S. Sive in amore Del ergs homines.
Schol. Bestitudo S. Sive in amore Del ergs homines. erga Deum amore sive in amore Dei erga homines.

erga Deum amore sive in amore Dei erga homines.

grad deur, quod buic amori intellectuali sit contrartum.

Nibil in natura datur,

Nibil in natura possit tollere.

sive quod ipsum possit tollere. Sobolium.

Sobolium. Quo plures res secundo et tertio cognitionis genere mens intelligit, et mortem mico minus ipsa ab affectibus, qui mali sunt, patitur, et mortem mimus timet. nus timet.
Schol. Mors eo minus est noxia, quo mens magis Deum amat.
Schol. Mors eo minus est noxia, babet, is mentem babet, cuius ma-Sebol. De hominis felicitate et infelicitate.

30. Quo unaqua eque res plus perfectionis agit. eo perfectior est.

au pasitur. et contra quo magis agit. aus patitur, et contra quo magis agit, eo perfectior est reliqua Coroll. Pars mentis quae remanet (intellectus) perfectior est reliqua (imaginatione). (imaginatione).
Schol. Mens nostra quatenus intelligit aeternus cogitandi modus est.
Schol. Mens nostra quatenus intelligit aeternam esse.
Sichol. Mens nostra quatenus mentem nostram aeternam esse. Schol. Mens nostra quatenus intelligit aeternus coggitandi modus est.

Quanvis nesciremus mentem nostram aeternam esse, pietatem et gi
au Quanvis nesciremus mentem nostram au aeternam esse, pietatem et gi
au men et religionem. 39. Qui corpus au reterna. Quamyis nesciremus mentem nostram aeternam esse, pietatem ta quamyis nesciremus mentem nostram aeternad auimositatem et gi men et religionem, et absolute omnia quaria parte, nerositatem referri ostendimus in quaria parte. Schol. Communis vulgi persuasio de vita aeterna. Schol. Communis vulgi persuasio de vita aeterna, virtus; nec eace.

Schol. Communis vulgi persuasio de vita aeterna, virtus; nec eace.

Schol. Communis vulgi persuasio de vita aeterna, virtus; nec eace.

Sed contra quia eadem.

42. Beatitudo non est virtutis praemium, sed contra quia eadem.

gaudemus, quia libidines coërcere possumus.

gaudemus, ideo libidines coërcere possumus. gaudemus, quia libidines coërcemus, sed conira quia eadem. qui soli demus, ideo libidines coërcere possumus. sit ignaro, qui soli demus, ideo libidines coërcere possumus.

# ETHICES

# PARS PRIMA.

DE DEO.

## DEFINITIONES.

I. Per causam sui intelligo id, cuius essentia involvit existentiam, sive id, cuius natura non potest concipi nisi existens.

II. Ea res dicitur in suo genere finita, quae alia eiusdem naturae terminari potest. Ex. gr. corpus dicitur finitum, quia aliud semper maius concipimus. Sic cogitatio alia cogitatione terminatur. At corpus non terminatur cogitatione, nec cogitatio corpore.

III. Per substantiam intelligo id quod in se est et per se concipitur; hoc est id, cuius conceptus non indiget conceptu al-

terias rei, a quo formari debeat.

IV.. Per attributum intelligo id quod intellectus de substantia percipit tanquam eiusdem essentiam constituens.

V. Per modum intelligo substantiae affectiones, sive id

quod in alio est, per quod etiam concipitur.

VI. Per Deum intelligo ens absolute infinitum, hoc est, substantiam constantem infinitis attributis, quorum unumquodque aeternam et infinitam essentiam exprimit.

EXPLICATIO. Dico absolute infinitum, non autem in suo genere. Quicquid enim in suo genere tantum infinitum est, infinita de eo attributa negare possumus; quod autem absolute infinitum est, ad eius essentiam pertinet, quicquid essentiam exprimit et negationem nullam involvit.

188 ETHICES

VII. Ea res libera dicetur, quae ex sola suae naturae necessitate existit et a se sola ad agendum determinatur: necessaria autem, vel potius coacta, quae ab alio determinatur ad existendum et operandum certa ac determinata ratione.

VIII. Per a et e r n i tate m intelligo ipsam existentiam, quatenus ex sola rei a eternae definitione necessario sequi concipitur.

EXPLICATIO. Talis enim existentia, ut aeterna veritas, sicut rei essentia concipitur, proptereaque per durationem aut tempus explicari non potest, tametsi duratio principio et fine carere concipiatur.

### AXIOMATA.

- I. Omnia quae sunt vel in se vel in alio sunt.
- II. Id quod per aliud non potest concipi, per se concipi debet.
- III. Ex data causa determinata necessario sequitur effectus, et contra si nulla detur determinata causa, impossibile est ut effectus sequatur.
- IV. Effectus cognitio a cognitione causae dependet et eandem involvit.
- V. Quae nihil commune cum se invicem habent, etiam per se invicem intelligi non possunt, sive conceptus unius alterius conceptum non involvit.
  - VI. Idea vera debet cum suo ideato convenire.
- VII. Quicquid ut non existens potest concipi, eius essentia non involvit existentiam

# PROPOSITIONES.

PROPOS. I. Substantia prior est natura suis affectionibus.

DEMONSTR. Patet ex definitione 3. et 5.

PROPOS. II. Duae substantiae diversa attributa habentes nihil inter se commune habent. DEMORSTS. Patet etiam ex definit. 3. Unaquaeque enim in se debet esse et per se debet concipi, sive conceptus unius conceptum alterius non involvit.

PROPOS. III. Quae res nihil commune inter se habent, earum una alterius causa esse non potest.

DÉMONSTA. Si nihil commune cum se invicem habent, ergo (per ax. 5.) nec per se invicem possunt intelligi, adeoque (per ax. 4.) una alterius causa esse non potest; quod erat demonstr. .

PROPOS. IV. Duae aut plures res distinctae vel inter se distinguuntur ex diversitate attributorum substantiarum, vel ex diversitate earundem affectionum.

DEMONSTR. Omnia, quae sunt, vel in se, vel in alio sunt (per ax. 1.), hoc est (per defin. 3. et 5.) extra intellectum nihil datur praeter substantias eiusque affectiones. Nihil ergo extra intellectum datur, per quod plures res distingui inter se possunt praeter substantias, sive quod idem est (per ax. 4.) earum attributa carumque affectiones; q. e. d.

PROPOS. V. In rerum natura non possunt dari duae aut plures substantiae eiusdem naturae sive attributi.

DEMONSTR. Si darentur plures distinctae, deberent inter se distingui vel ex diversitate attributorum, vel ex diversitate affectionum (per prop. praeced.). Si tantam ex diversitate attributorum, concedetur ergo, non dari nisi unam eiusdem attributi. At si ex diversitate affectionum, quum substantia sit prior natura suis affectionibus (per prop. 1.), depositis ergo affectionibus et in se considerata, hoc est (per defin. 3. et 6.) vere considerata, non poterit concipi ab alia distingui, hoc est (per prop. praeced.) non poterunt dari plures, sed tantum una; q. e. d.

# PROPOS. VI. Una substantia non potest produci ab alia substantia.

DEMONSTR. In rerum natura non possunt dari duae substantiae eiusdem attributi (per prop. praeced.), hoc est (per prop. 2.) quae aliquid inter se commune habent; adeoque (per prop. 3.) una alterius causa esse nequit, sive una ab alia non potest produci; q. e. d.

COROLLAR. Hinc sequitur substantiam ab alio produci non posse. Nam in rerum natura nihil datur praeter substantias earumque affectiones, ut patet ex axiom. 1. et defin. 3. et 5. Atqui a substantia produci non potest (per praeced. prop.). Ergo substantia absolute ab alio produci non potest: a. e. d.

ALITER. Demonstratur hoc etiam facilius ex absurdo contradictorio. Nam si substantia ab alio posset produci, eius cognitio a cognitione suae causae deberet pendere (per axioma 4.); adeoque (per defin. 3.) non esset substantia.

# PROPOS. VII. Ad naturam substantiae pertinct

DEMONSTR. Substantia non potest produci ab alio (per coroll. prop. praeced.); erit itaque causa sui, id est (per defin. 1.) ipsius essentia involvit necessario existentiam, sive ad eius naturam pertinet existere; q. e. d.

# PROPOS. VIII. Omnis substantia est necessario infinita.

DEMONSTR. Substantia unius attributi non nisi unica existit (per prop. 5.), et ad ipsius naturam pertinet existere (per prop. 7.). Erit ergo de ipsius natura vel finita vel infinita existere. At non finita. Nam (per defin. 2.) deberet terminari ab alia eiusdem naturae, quae etiam necessario deberet existere (per prop. 7.); adeoque darentur duae substantiae eiusdem attributi, quod est absurdum (per prop. 5.). Existit ergo infinita; q. e. d.

SCHOL. I. Quum finitum esse revera sit ex parte negatio, et infinitum absoluta affirmatio existentiae alicuius naturae, sequitur ergo ex sola prop. 7. omnem substantiam debere esse infinitam.

SCHOL. II. Non dubito, quin omnibus, qui de rebus con-

fuse iudicant, nec res per primas suas causas noscere consueverunt, difficile sit, demonstrationem septimae prop. concipere; nimirum quia non distinguunt inter modificationes substantiarum et ipsas substantias, neque sciunt, quomodo res producuntur. Unde fit, ut principium, quod res paturales habere vident, substantiis affingant. Qui enim veras rerum causas ignorant. omnia confundunt et sine ulla mentis repugnantia tam arbores, quam homines loquentes fingunt, et homines tam ex lapidibus, quam ex semine formari et quascumque formas in alias quascumque mutari imaginantur. Sic etiam qui naturam divinam cum humana confundunt, facile Deo affectus humanos tribuunt, praesertim quam diu etiam ignorant, quomodo affectus in mente producuntur. Si autem homines ad naturam substantiae attenderent, minime de veritate prop. 7. dubitarent; imo haec prop. omnibus axioma esset et inter notiones communes numeraretur. Nam per substantiam intelligerent id quod in se est et per se concipitur, hoc est. id cuius cognitio non indiget cognitione alterius rei: per modificationes autem id quod in alio est et quarum conceptus a conceptu rei, in qua sunt, formatur. Quocirca modificationum non existentium veras ideas possumus habere: quandoquidem, quamvis non existant actu extra intellectum, earum tamen essentia ita in alio comprehenditur, ut per idem concipi possint. Verum substantiarum veritas extra intellectum non est, nisi in se insis. quia per se concipiuntur. Si quis ergo diceret, se claram et distinctam, hoc est, veram ideam substantiae habere et nihilo minus dubitare, num talis substantía existat, idem hercle esset, ac si diceret, se veram habere ideam et nihilo minus dubitare. num falsa sit (ut satis attendenti fit manifestum); vel, si quis statuat, substantiam creari, simul statuit, ideam falsam factam esse veram, quo sane nihil absurdius concipi potest. Adeoque fatendum necessario est, substantiae existentiam, sicut eius essentiam, aeternam esse veritatem. Atque hinc alio modo concludere possumus, non dari nisi unicam ejusdem naturae; quod hic ostendere operae pretium esse duxi. Ut autem hoc ordine faciam, notandum est. 1. veram uniuscuiusque rei definitionem nihil involvere neque exprimere praeter rei definitae naturam. Ex quo sequitur hoc 2. nempe nullam definitionem certum aliquem numerum individuorum involvere, neque exprimere, quandoquidem nihil aliud exprimit. quam naturam rei definitae. Ex. gr. definitio trianguli nihil aliud exprimit, quam simplicem naturam trianguli: at non certum aliquem triangulorum numerum. 3. Notandum, dari necessario uniuscuiusque rei existentis certam aliquam causam, propter quam existit. 4. Denique notandum, hanc causam, propter quam aliqua res existit, vel debere contineri in insa natura et definitione rei existentis (nimirum quod ad insius naturam pertinet existere), vel debere extra ipsam dari. His positis sequitur, quod, si in natura certus aliquis numerus individuorum existat, debeat necessario dari causa, cur illa individua et cur non plura nec pauciora existunt. Si ex. gr. in rerum natura viginti homines existant (quos majoris perspicultatis causa suppono simul existere, nec alios antea in natura exstitisse), non satis erit (ut scilicet rationem reddamus, cur viginti homines existant) causam naturae humanae in genere ostendere, sed insuper necesse erit, causam ostendere, cur non plures, nec pauciores, quam viginti existant; quandoquidem (per notam 3.) uniuscuiusque debet necessario dari causa, cur existat. At haec causa (per notam 2. et 3.) non potest in ipsa natura humana contineri, quandoquidem vera hominis definitio numerum vicenarium non involvit. Adeoque (per notam 4.) causa, cur hi viginti homines existunt, et consequenter cur unusquisque existit, debet necessario extra unumquemque dari; et propterea absolute concludendum. omne id, cuius naturae plura individua existere possunt, debere necessario, ut existant, causam externam habere. Iam quoniam ad naturam substantiae (per iam ostensa in hoc schol.) pertinet existere, debet eius definitio necessariam existentiam involvere, et consequenter ex sola eius definitione debet ipsius existentia con-At ex ipsius definitione (ut iam ex nota 2. et 3. ostendimus) non potest segui plurium substantiarum existentia. quitur ergo ex ea necessario, unicam tantum eiusdem naturae existere, ut proponebatur.

PROPOS. IX. Quo plus realitatis aut esse unaquaeque res habet, eo plura attributa ipsi competunt. Demonstra. Patet ex defin. 4. PROPOS. X. Unumquodque unius substantiae attributum per se concipi debet.

DEMONSTR. Attributum enim est id quod intellectus de substantia percipit tanquam eius essentiam constituens (per defin. 4.): adeoque (per defin. 3.) per se concipi debet; q. e. d.

SCHOL. Ex his apparet, quod, quamvis duo attributa realiter distincta conciniantur, hoc est, unum sine one alterius, non possumus tamen inde concludere, ipsa duo entia sive duas diversas substantias constituere. Id enim est de natura substantiae. ut unumquodque eius attributorum per se concipiatur: quandoquidem omnia quae habet attributa simul in ipsa semper fuerunt. nec unum ab alio produci potuit; sed unumquodque realitatem sive esse substantiae exprimit. Longe ergo abest, ut absurdum sit, uni substantiae plura attributa tribuere; quin nihil in natura clarius, quam quod unumquodque ens sub aliquo attributo debeat concipi, et quo plus realitatis aut esse habeat, eo plura attributa, quae et necessitatem sive aeternitatem et infinitatem exprimunt. habeat: et consequenter nihil etiam clarius, quam quod ens absolute infinitum necessario sit definiendum (ut defin. 6. tradidimus) ens. quod constat infinitis attributis, quorum unumquodque aeternam et infinitam certam essentiam exprimit. Si quis autem iam quaerit, ex quo ergo signo diversitatem substantiarum poterimus dignoscere, legat sequentes propositiones, quae ostendunt in rerum natura non nisi unicam substantiam existere, eamque absolute infinitam esse, quapropter id signum frustra quaereretur.

PROPOS. XI. Deus sive substantia constans infinitis attributis, quorum unumquodque aeternam et infinitam essentiam exprimit, necessario existit.

DEMONSTR. Si negas, concipe, si fieri potest, Deum non existere. Ergo (per ax. 7.) eius essentia non involvit existentiam. Atqui boc (per propos. 7.) est absurdum. Ergo Deus necessario existit; q. e. d.

ALITER. Cuiuscumque rei assignari debet causa seu ratio, tam.

Spinoza 1.

cur existit, quam cur non existit. Ex. gr. si triangulus existit, ratio seu causa dari debet, cur existit; si autem non existit. ratio etiam seu causa dari debet, quae impedit quo minus existat, sive quae eius existentiam tollat. Haec vero ratio seu causa vel in natura rei contineri debet, vel extra ipsam. Ex. gr. rationem, cur circulus quadratus non existat, ipsa eius natura indicat: nimirum, quia contradictionem involvit. Cur autem contra substantia existat, ex sola etiam eius natura sequitur, quia scilicet existentiam involvit. Vide prop. 7. At ratio, cur circulus vel triangulum existit, vel cur non existit, ex corum natura non sequitur. sed ex ordine universae naturae corporeae. Ex eo enim sequi debet, vel iam triangulum necessario existere, vel impossibile esse ut iam existat. Atque haec per se manifesta sunt. Ex quibus sequitur, id necessario existere, cuius nulla ratio nec causa datur, quae impedit quo minus existat. Si itaque nulla ratio nec causa dari possit. quae impedit quo minus Deus existat, vel quae eius existentiam tollat, omnino concludendum est, eundem necessario existere. At si talis ratio seu causa daretur, ea vel in ipsa Dei natura, vel extra ipsam dari deberet, hoc est, in alia substantia alterius naturae. Nam si eiusdem natura esset, eo ipso concederetur dari Deum. At substantia, quae alterius esset naturae. nihil cum Deo commune habere (per prop. 2.), adeoque neque eius existentiam ponere neque tollere posset. Quum igitur ratio seu causa, quae divinam existentiam tollat, extra divinam naturam dari non possit, debebit necessario dari, siguidem non existit, in ipsa eius natura, quae propterea contradictionem involveret. Atque hoc de ente absolute infinito et summe perfecto affirmare. absurdum est: ergo nec in Deo, nec extra Deum ulla causa seu ratio datur, quae eius existentiam tollat, ac proinde Deus necessario existit; q. e. d.

ALITER. Posse non existere impotentia est et contra posse existere potentia est (ut per se notum). Si itaque id, quod iam mecessario existit, non nisi entia finita sunt; sunt ergo entia finita potentiora ente absolute infinito: atque hoc (ut per se notum) absurdum est. Ergo vel nihil existit, vel ens absolute infinitum necessario etiam existit. Atqui nos vel in nobis, vel in alio, quod mecessario existit, axistimus. Vid. ax. 1. et prop. 7. Ergo ens

absolute infinitum, hoc est (per defin. 6.) Beus necessario existic; a. e. d.

SCHOL. In hac ultima demonstratione Dei existentiam a posteriori ostendere volui, ut demonstratio facilius perciperetur; non autem propierea, quod ex hoc eodem fundamento Dei existentia a priori non sequatur. Nam quum posse existere potentia sit, sequitur, quo plus realitatis alicuius rei naturae competit. eo plus virium a se habere, ut existat: adeque ens absolute infinitum sive Deum infinitam absolute potentiam existendi a se habere, qui propterea absolute existit. Multi tamen forsan non facile huius demonstrationis evidentiam videre poterunt, quia assueti sunt, cas solummodo res contemplari, quae a causis externis figunt; et ex his, quae cito fiunt, hoc est, quae facile existunt, eas etiam facile perire vident, et contra eas res factu difficiliores judicant, hoc est, ad existendum non adeo faciles, ad quas plura pertinere concipiunt. Verum ut ab his praejudiciis liberentur, non onus habeo hic ostendere, qua ratione hoc enuntiatum: quod cito fit, cito perit, verum sit, nec etiam, an respectu totius naturae omnia aeque facilia sint, an secus; sed hoc tantum notare sufficit, me hic non loqui de rebus, quae a causis externis fiunt, sed de solis substantiis, quae (per prop. 6.) a pulla causa externa produci possunt. Res enim, quae a causis externis fiunt. sive eae multis partibus constent sive paucis, quicquid perfectionis sive realitatis habent, id omne virtuti causae externae debetur. adeogue carum existentia ex sola perfectione causae externae, non autem suae oritur. Contra, quicquid substantia perfectionis habet. nulli causae externae debetur: quare eius etiam existentia ex sola eius natura segui debet, quae proinde nihil aliud est, quam eius essentia. Perfectio igitur rei existentiam non tollit, sed contra ponit: imperfectio autem contra eandem tollit, adeoque de nullius rei existentia certiores esse possumus, quam de existentia entis absolute infiniti seu perfecti, hoc est, Dei. Nam quandoquidem eius essentia omnem imperfectionem secludit absolutamque perfectionem involvit, eo ipso omnem causam dubitandi de ipsius existentia tollit, summamque de eadem certitudinem dat, qued mediocriter attendenti perspicuum fore credo.

PROPOS. XII. Nullum substantiae attributum potest vere concipi, ex quo sequatur, substantiam posse dividi.

DEMONSTR. Partes enim, in quas substantia sic concepta divideretur, vel naturam substantiae retinebunt, vel non. Si primum, tum (per prop. 8.) unaquaeque pars debebit esse infinita, et (per prop. 6.) causa sui, et (per prop. 5.) constare debebit ex diverso attributo, adeoque ex una substantia plures constitui poterunt, quod (per prop. 6.) est absurdum. Adde, quod partes (per prop. 2.) nihil commune cum suo toto haberent, et totum (per defin. 4. et prop. 10.) absque suis partibus et esse et concipi posset, quod absurdum esse, nemo dubitare poterit. Si autem secundum ponatur, quod scilicet partes naturam substantiae non retinebunt; ergo, quum tota substantia in aequales partes esset divisa, naturam substantiae amitteret et esse desineret, quod (per prop. 7.) est absurdum.

PROPOS. XIII. Substantia absolute infinita est indivisibilis.

DEMONSTR. Si enim divisibilis esset, partes, in quas divideretur, vel naturam substantiae absolute infinitae retinebunt, vel non. Si primum, dabuntur ergo plures substantiae eiusdem naturae, quod (per prop. 5.) est absurdum. Si secundum ponatur, ergo (ut supra) poterit substantia absolute infinita desinere esse, quod (per prop. 11.) est etiam absurdum.

COROLL. Ex his sequitur, nullam substantiam, et consequenter nullam substantiam corpoream, quatenus substantia est, esse divisibilem.

SCHOL. Quod substantia sit indivisibilis, simplicius ex hoc solo intelligitur, quod natura substantiae non potest concipi nisi infinita, et quod per partem substantiae nihil aliud intelligi potest, quam substantia finita, quod (per prop. 8.) manifestam contradictionem implicat.

PROPOS. XIV. Praeter Deum nulla dari neque concipi potest substantia.

DEMONSTR. Quum Deus sit ens absolute infinitum, de quo nullum attributum, quod essentiam substantiae exprimit, negari potest (per defin. 6.), isque necessario existat (per prop. 11.); si aliqua substantia praeter Deum daretur, ea explicari deberet per aliquod attributum Dei, sicque duae substantiae eiusdem attributi existerent, quod (per prop. 5.) est absurdum; adeoque nulla substantia extra Deum dari potest, et consequenter non etiam concipi. Nam si posset concipi, deberet necessario concipi ut existens; atqui hoc (per primam partem huius demonstr.) est absurdum. Ergo extra Deum nulla dari, neque concipi potest substantia; q. e. d.

COROLL. I. Hinc clarissime sequitur 1. Deum esse unicum, hoc est (per defin. 6.) in rerum natura non nisi unam substantiam dari, eamque absolute infinitam esse, ut in scholio prop. 10. iam innuimus.

COROLL. II. Sequitur 2. rem extensam et rem cogitantem vel Dei attributa esse, vel (per ax. 1.) affectiones attributorum Dei.

PROPOS. XV. Quicquid est in Deo est, et nihil sine Deo esse neque concipi potest.

DEMONSTR. Praeter Deum nulla datur neque concipi potest substantia (per prop. 14.), hoc est (per defin. 3.) res, quae in se est et per se concipitur. Modi autem (per defin. 5.) sine substantia nec esse nec concipi possunt; quare hi in sola divina natura esse et per ipsam solam concipi possunt. Atqui praeter substantias et modos nil datur (per ax. 1.). Ergo nihil sine Deo esse neque concipi potest; q. e. d.

SCHOL. Sunt qui Deum instar hominis corpore et mente constantem atque passionibus obnoxium fingunt. Sed quam longe hi a veri Dei cognitione aberrent, satis ex iam demonstratis constat. Sed hos mitto. Nam omnes, qui naturam divinam aliquo modo contemplati sunt, Deum esse corporeum negant: quod etiam optime probant ex eo, quod per corpus intelligimus quamcumque quantitatem, longam, latam et profundam, certa aliqua

figura terminatam, que nihil absurdius de Dee, ente selfi solute infinito, dici potest. Attamen interim aliis rati quibus hop idem demonstrare conantur, clare ostendunt, stantiam ipsam corpoream sive extensam a natura divina removere, atque ipsam a Deo creatam statuunt. Ex qui divina potentia creari potuerit, prorsus ignorant; quod clar dit, illos id quod insimet dicunt, non intelligere. Ego satis clare, meo quidem iudicio, demonstravi (vid. coroll. et schol. 2. prop. 8.) nullam substantiam ab alio posse pre creari. Porro prop. 14. ostendimus, praeter Deum null neque concipi posse substantiam. Atque hinc conclusimi stantiam extensam unum ex infinitis Dei attributis esse. ad pleniorem explicationem adversariorum argumenta r quae omnia huc redeunt. Primo, quod substantia corpor tenus substantia, constat, ut putant, partibus; et ideo infinitam posse esse, et consequenter ad Deum pertinere p gant. Atque hoc multis exemplis explicant, ex quibus ui alterum afferam. Si substantia corporea, aiunt, est infini cipiatur in duas partes dividi; erit unaquaeque pars vel ! infinita. Si illud, componitur ergo infinitum ex duabus finitis, quod est absurdum. Si hoc, datur ergo infinitu maius alio infinito, quod etiam est absurdum. Porro, si tas infinita mensuratur partibus pedes aequantibus, infin bus partibus constare debebit, ut et si partibus mensuretu aequantibus; ac propterea unus numerus infinitus erit d maior alio infinito. Denique, si ex uno puncto infinitae c quantitatis concipiatur, duas lineas, ut AB, AC, certa:



minata in initio distantia in infinitum protendi; certum est. distantiam inter B et C continuo augeri et tandem ex determinata indeterminabilem fore. Ouum igitur haec absurda sequantur, ut putant, ex eo, quod quantitas infinita supponitur: inde concludunt, substantiam corpoream debere esse finitam, et consequenter ad Dei essentiam non pertinere. Secundum argumentum petitur etiam a summa Dei persectione. Deus enim, inquiunt, mumm sit ens summe perfectum, pati non potest; atqui substantia corporea, quandoquidem divisibilis est, pati potest; sequitur ergo, ipsam ad Dei essentiam non pertinere. Haec sunt, quae anud scriptores invenio argumenta, quibus ostendere conantur, substantiam corpoream divina natura indignam esse, nec ad eandem posse pertinere. Verumenimvero si quis recte attendat, me ad bace iam respondisse comperiet; quandoquidem hace argumenta in eo tantum fundantur, quod substantiam corpoream ex partibus componi supponunt, quod iam (prop. 12. cum coroll. prop. 13.) absurdum esse ostendi. Deinde si quis rem recte perpendere velit, videbit, omnia illa absurda (siquidem omnia absurda sunt, de quo iam non disputo), ex quibus concludere volunt, substantiam extensam finitam esse, minime ex eo sequi. quod quantitas infinita supponatur, sed quod quantitatem infinitam measurabilem et ex partibus finitis conflari supponunt: quare ex absurdis, quae inde sequentur, nihil aliud concludere possunt, quam quod quantitas infinita non sit mensurabilis et quod ex partibus finitis conflari non possit. Atque hoc idem est, quod nos supra (propos. 12. etc.) iam demonstravimus. Quare telum. auod in nos intendunt, in se ipsos revera conjiciunt. Si igitur ipsi ex suo hoc absurdo concludere tamen volunt, substantiam extensam debere esse finitam, nihil aliud hercle faciunt, quam si quis ex eo, quod finxit, circulum quadrati proprietates habere, concludit, circulum non habere centrum, ex quo omnes ad circumferentiam ductae lineae sunt aequales. Nam substantiam corpoream, quae non nisi infinita, non nisi unica et non nisi indivisibilis potest concipi (vid. prop. 8. 5. et 12.), eam ipsi ad concludendum eandem esse finitam, ex partibus finitis conflari et multiplicem esse et divisibilem, concipiunt. Sic etiam alii, postquam fingunt, lineam ex punctis componi, multa sciunt invenire

argumenta, quibus ostendant, lineam non posse in infinitum dividi. Et profecto non minus absurdum est ponere, quod substantia corporea ex corporibus sive partibus componatur, quam quod corpus ex superficiebus, superficies ex lineis, lineae denique ex punctis componantur. Atque hoc omnes, qui claram rationem infallibilem esse sciunt, fateri debent, et imprimis ii qui negant, dari vacuum. Nam si substantia corporea ita posset dividi, ut eius partes realiter distinctae essent: cur ergo una pars non posset annihilari manentibus reliquis, ut ante, inter se connexis? et cur omnes ita antari debent, ne detur vacuum? Sane rerum. quae realiter ab invicem distinctae sunt, una sine alia esse et in suo statu manere potest. Quum igitur vacuum in natura non detur (de quo alias), sed omnes partes ita concurrere debent, ne detur vacuum; sequitur hinc etiam, easdem non posse realiter distingui, hoc est, substantiam corpoream, quatenus substantia est, non posse dividi. Si quis tamen iam quaerat, cur nos ex natura ita propensi simus ad dividendam quantitatem; ei respondeo, quod quantitas duobus modis a nobis concipitur, abstracte scilicet sive superficialiter, prout nempe ipsam imaginamur, vel at substantia, quod a solo intellectu fit. Si itaque ad quantitatem attendimus, prout in imaginatione est, quod saepe et facilius a nobis fit, reperietur finita, divisibilis et ex partibus conflata; si autem ad ipsam, prout in intellectu est, attendimus, et eam, quatenus substantia est, concipimus, quod dissicillime sit, tum, ut fam satis demonstravimus, infinita, unica et indivisibilis reperie-Ouod omnibus, qui inter imaginationem et intellectum distinguere sciverint, satis manifestum erit; praecipue si ad hoc etiam attendatur, quod materia ubique eadem est, nec partes in eadem distinguuntur, nisi quatenus materiam diversimode affectam esse concipimus, unde eius partes modaliter tantum distinguuntur, non autem realiter. Ex. gr. aquam, quatenus aqua est, dividi concipimus eiusque partes ab invicem separari: at non, quatenus substantia est corporea; eatenus enim neque separatur neque dividitur. Porro aqua, quatenus aqua, generatur et corrumpitur; at quatenus substantia nec generatur nec corrumpitur. Atque his me ad secundum argumentum etiam respondisse puto; quandoquidem id in eo etiam fundatur, quod

materia, quatenus substantia, divisibilis sit et ex partibus confletur. Et quamvis hoc non esset, nescio, cur divina natura indigna esset, quandoquidem (per prop. 14.) extra Deum nulla substantia dari potest, a qua ipsa pateretur. Omnia, inquam, in Deosant, et omnia, quae fiunt, per solas leges infinitae Dei naturae fiunt, et ex necessitate eius essentiae (ut mox ostendam) sequuntur. Quare nulla ratione dici potest, Deum ab alio pati, aut substantiam extensam divina natura indignam esse, tametsi divisibilis supponatur, dummodo aeterna et infinita concedatur. Sed de his impræsentiarum satis.

PROPOS. XVI. Ex necessitate divinae naturae infinita infinitis modis (hoc est, omnia quae sub intellectum infinitum cadere possunt) sequi debent.

DEMONSTR. Haec propositio unicuique manifesta esse debet, sí modo ad hoc attendat, quod ex data cuiuscumque rei definitione plures proprietates intellectus concludit, quae revera ex eadem (hoc est, ipsa rei essentia) necessario sequuntur, et eo plures, quo plus realitatis rei definitio exprimit, hoc est, quo plus realitatis rei definitae essentia involvit. Quum autem natura divina infinita absolute attributa habeat (per defin. 6.), quorum etiam unumquodque infinitam essentiam in suo genere exprimit, cx eiusdem ergo necessitate infinita infinitis modis (hoc est, omnia quae sub intellectum infinitum cadere possunt) necessario sequi debent; q. e. d.

COROLL. I. Hinc sequitur, Deum omnium rerum, quae sub intellectum infinitum cadere possunt, esse causam efficientem.

COROLL. II. Sequitur 2. Deum causam esse per se, non vero per accidens.

COROLL. III. Sequitur 3. Deum esse absolute causam primam.

PROPOS. XVII. Deus ex solis suae naturae legibus et a nemine coactus agit.

DEMONSTR. Ex sola divinae naturae necessitate, vel (quod idem est) ex solis eiusdem naturae legibus, infinita absolute sequi,



202 ETHICES

medo prop. 16. estendimus; et prop. 15. demonstravimus, nihil sine Deo esse nec concipi posse, sed emnia in Deo esse. Quare nihil extra ipsum esse potest, a que ad agendum determinetur vel cogatur; atque adeo Deus ex solis suae naturae legibus et a nemine coactus agit; q. e. d.

COROLL. I. Hine sequitur 1. nullam dari causam, quae Deum extrinsece vel intrinsece praeter ipsius naturae perfectionem incitet ad agendum.

COROLL. II. Sequitar 2. solum Deum esse causam liberam. Deus enim solus ex sola suae naturae necessitate existit (per prop. 11. et coroll. 1. prop. 14.), et ex sola suae naturae necessitate agit (per prop. praeced.). Adeoque (per defin. 7.) solus est causa libera; q. e. d.

SCHOL. Alii putant, Deum esse causam liberam, propterea quod potest, ut putant, efficere, ut ea quae ex eius natura sequi diximus, hoc est, quae in eius potestate sunt, non fiant, sive ut ab ipso non producantur. Sed hoc idem est, ac si dicerent, quod Deus potest efficere, ut ex natura trianguli non sequatur, eius tres angulos aequales esse duobus rectis; sive ut ex data causa non sequatur effectus, quod est absurdum. Porro infra absque ope huius propositionis ostendam, ad Dei naturam neque intellectum neque voluntatem pertinere. Scio equidem plures esse qui putant, se posse demonstrare, ad Dei naturam summum intellectum et liberam voluntatem pertinere; nihil enim perfectius cognoscere sese aiunt, quod Deo tribuere possunt, quam id quod in nobis summa est perfectio. Porro, tametsi Deum actu summe intelligentem concipiant, non tamen credunt, eum posse omnia, quae actu intelligit, efficere ut existant; nam se eo modo Dei potentiam destruere putant. Si omnia, inquiunt, quae in eius intellectu sunt, creavisset, nihil tum amplius creare potuisset, quod credunt Dei omnipotentiae repugnare; ideoque maluerunt Deum ad omnia indifferentem statuere, nec aliud creantem praeter id quod absoluta quadam voluntate decrevit creare. Verum ego me satis clare ostendisse puto (vid. prop. 16.), a summa Dei potentia sive infinita natura infinita infinitis modis, hoc est, omnia necessario effluxisse, vel semper eadem necessitate sequi; eodem modo, ac ex natura trianguli ab aeterno et in aeternum sequitur, eius tres angulos acquari duchus rectis. Quare Dei omnipotentia actu ab acterno fuit et in acternum in cadem actualitate manchit. Rt hoc modo Dei camipotentia longe, meo quidem iudicio, perfectior statuitur. Imo adversarii Dei omnipotentiam (liceat aperte loqui) negare videntur. Coguntur enim fateri. Deum iminita creabilia intelligere, quae tamen nunquam creare poterit. Nam alias, si scilicet omnia quae intelligit crearet, suam iuxta ipsos exhauriret omninetentiam et se imperfectum redderet. Ut igitur Deum perfectum statuant, co rediguntur, ut simul statuere debeant, insum non posse omnia efficere, ad quae eius potentia se extendit: quo absurdius aut Dei omnipotentiae magis repugnans non video, quid fingi possit. Porro (ut de intellectu et voluntate, quos Deo communiter tribuimus, hie etiam aliquid dicam) si ad aeternam Dei essentiam intellectus scilicet et voluntas pertinent, aliud sane per utrumque hoc attributum intelligendum est, quam quod vulgo solent homines. Nam intellectus et voluntas, qui Dei essentiam constituerent, a nostro intellectu et voluntate toto coelo differre deberent, nec in ulla re, praeterquam in nomine, convenire possent; non aliter scilicet, quam inter se conveniunt canis signum coeleste, et canis animal latrans. Quod sic demonstrabo. Si intellectus ad divinam naturam pertinet, non noterit, uti noster intellectus posterior (ut plerisque placet), vel simul natura esse cum rebus intellectis, quandoquidem Deus omnibus rebus prior est causalitate (per coroll. 1. prop. 16.); sed contra veritas et formalis rerum essentia ideo talis est, quia talis in Dei intellectu existit obiective. Quare Dei intellectus, quatenus Dei essentiam constituere concipitur, est revera causa rerum tam earum essentiae. quam earum existentiae; quod ab iis videtur etiam fuisse animadversum, qui Dei intellectum, voluntatem et potentiam unum et idem esse asseruerunt. Ouum itaque Dei intellectus sit unica rerum causa, videlicet (ut ostendimus) tam earum essentiae, quam earum existentiae, debet ipse necessario ab iisdem differre tam ratione essentiae, quam ratione existentiae. Nam causatum differt a sua causa praecise in eo, quod a causa habet. Ex. gr. homo est causa existentiae, non vero essentiae alterius hominis (est enim baec aeterna veritas); et ideo secundum essentiam prorsus convenire possunt, in existendo autem differre debent; et propterea si unius existentia pereat, non ideo alterius peribit; sed si unius essentia destrui posset et fieri falsa, destrueretur etiam alterius essentia. Quapropter res, quae et essentiae et existentiae alicuius effectus est causa, a tali effectu differre debet tam ratione essentiae, quam ratione existentiae. Atqui Dei intellectus est et essentiae et existentiae nostri intellectus causa: ergo Dei intellectus, quatenus divinam essentiam constituere concipitur, a nostro intellectu tam ratione essentiae, quam ratione existentiae differt, nec in ulla re, praeterquam in nomine, cum eo convenire potest, ut volebamus. Circa voluntatem eodem modo proceditur, ut facile unusquisque videre potest.

# PROPOS. XVIII. Deus est omnium rerum causa immanens, non vero transiens.

DEMONSTR. Omnia quae sunt in Deo sunt et per Deum concipi debent (per prop. 15.), adeoque (per coroll. 1. prop. 16.) Deus rerum, quae in ipso sunt, est causa; quod est primum. Deinde extra Deum nulla potest dari substantia (per prop. 14.), hoc est (per defin. 3.) res, quae extra Deum in se sit; quod erat secundum. Deus ergo est omnium rerum causa immanens, non vero transiens; q. e. d.

# PROPOS. XIX. Deus sive omnia Dei attributa sunt aeterna.

DEMONSTR. Deus enim (per defin. 6.) est substantia, quae (per prop. 11.) necessario existit, hoc est (per prop. 7.) ad cuius naturam pertinet existere, sive (quod idem est) ex cuius definitione sequitur ipsum existere; adeoque (per defin. 8.) est aeternus. Deinde per Dei attributa intelligendum est id quod (per defin. 4.) divinae substantiae essentiam exprimit, hoc est, id quod ad substantiam pertinet: id ipsum, inquam, ipsa attributa involvere debent. Atqui ad naturam substantiae (ut iam ex prop. 7. demonstravi) pertinet aeternitas; ergo unumquodque attributorum aeternitatem involvere debet, adeoque omnia sunt aeterna; q. e. d.

SCHOL. Haec propositio quam clarissime etiam patet ex modo, quo (prop. 11.) Dei existentiam demonstravi. Ex ea, inquam,

demonstratione constat, Dei existentiam, sicut eius essentiam, aeternam esse veritatem. Deinde princip. philos. Cartesii part. 1. prop. 19. alio etiam modo Dei aeternitatem demonstravi, nec opus est eum hic repetere.

PROPOS. XX. Dei existentia eiusque essentia unum et idem sunt.

DEMONSTR. Deus (per anteced. prop.) eiusque omnia attributa aeterna, hoc est (per defin. 8.) unumquodque eius attributorum existentiam exprimit. Eadem ergo Dei attributa, quae (per defin. 4.) Dei aeternam essentiam explicant, eius simul aeternam existentiam explicant, hoc est, illud ipsum quod essentiam Dei constituit, constituit simul ipsius existentiam; adeoque haec et ipsius essentia unum et idem sunt; q. e. d.

COROLL. I. Hinc sequitur 1. Dei existentiam, sicut eius essentiam, aeternam esse veritatem.

COROLL. II. Sequitur 2. Deum sive omnia Dei attributa esse immutabilia. Nam si ratione existentiae mutarentur, deberent etiam (per prop. praeced.) ratione essentiae mutari, hoc est (ut per se notum) ex veris falsa fieri; quod est absurdum.

PROPOS. XXI. Omnia, quae ex absoluta natura alicuius attributi Dei sequuntur, semper et infinita existere debuerunt, sive per idem attributum aeterna et infinita sunt.

DEMONSTR. Concipe, si fieri potest (siquidem neges), aliquid in aliquo Dei attributo ex ipsius absoluta natura sequi, quod finitum sit et determinatam habeat existentiam sive durationem, ex. gr. ideam Dei in cogitatione. At cogitatio, quandoquidem Dei attributum supponitur, est necessario (per prop. 11.) sua natura infinita. Verum quatenus ipsa ideam Dei habet, finita supponitur. At (per defin. 2.) finita concipi non potest, nisi per ipsam cogitationem determinetur: sed non per ipsam cogitationem, quatenus ideam Dei constituit (eatenus enim finita supponitur esse): ergo per cogitationem, quatenus ideam Dei non constituit.

quae tamen (per prop. 11.) necessario existere debet. Data cogitatio non constituens ideam Dei, ac propterea ex eius quatenus est absoluta cogitatio, non sequitur necessario : (concipitur enim ideam Dei constituens et non constituens est contra hypothesin. Quare si idea Dei in cogitatione, quid (perinde est, quicquid sumatur, quandoquidem stratio universalis est) in aliquo Dei attributo ex necessita lutae naturae ipsius attributi sequatur, id debet necessa infinitum; quod erat primum.

Deinde id quod ex necessitate naturae alicuius attribut quitur, non potest determinatam habere durationem. neges, supponatur res, quae ex necessitate naturae alicui buti seguitur, dari in aliquo Dei attributo, ex. gr. idei cogitatione, eaque supponatur aliquando non exstitisse, exstitura. Quum autem cogitatio Dei attributum supi debet et necessario et immutabilis existere (per prop. 11. e 2. prop. 20.). Quare ultra limites durationis ideae Dei (s tur enim aliquando non exstitisse, aut non exstitura) cogitidea Dei existere debebit; atqui hoc est contra hypothesi ponitur enim, ex data cogitatione necessario sequi idei Ergo idea Dei in cogitatione, aut aliquid quod necessarie soluta natura alicuius attributi Dei sequitur, non potest c natam habere durationem, sed per idem attributum actern quod erat secundum. Nota, hoc idem esse affirmandum cumque re, quae in aliquo Dei attributo ex Dei absoluti necessario sequitur.

PROPOS. XXII. Quicquid ex alio Dei attribut tenus modificatum est tali modificatione, q necessario et infinita per idem existit, se debet quoque et necessario et infinitum exi

DEMONSTR. Huius propositionis demonstratio procedi modo, ac demonstratio praecedentis.

PROPOS. XXIII. Omnis modus, qui et necess infinitus existit, necessario sequi debuit

absoluta natura alicuius attributi Dei, vel ex aliquo attributo modificato modificatione, quae et necessario et infinita existit.

DEMONSTR. Modus enim in alio est, per quod concipi debet (per defin. 5.), hoc est (per prop. 15.) in solo Deo est et per solum Deum concipi potest. Si ergo modus concipitur necessario exsistere et infinitus esse, utrumque hoc debet necessario concludi sive percipi per aliquod Dei attributum, quatenus idem concipitur infinitatem et necessitatem existentiae, sive (quod per defin. 8. idem est) aeternitatem exprimere, hoc est (per defin. 6. et prop. 19.) quatenus absolute consideratur. Modus ergo, qui et necessario et infinitus existit, ex absoluta natura alicuius Dei attributi sequi debuit; hocque vel immediate (de quo prop. 21.) vel mediante aliqua modificatione, quae ex eius absoluta natura sequitur, hoc est (per prop. praeced.) quae et necessario et infinita existit; q. e. d.

PROPOS. XXIV. Rerum a Deo productarum essentia non involvit existentiam.

DEMONSTR. Patet ex definitione 1. Id enim, cuius natura (in se scilicet considerata) involvit existentiam, causa est sui et ex sola suae naturae necessitate existit.

COROLL. Hinc sequitur, Deum non tantum esse causam, ut res incipiant existere; sed etiam, ut in existendo perseverent, sive (ut termino scholastico utar) Deum esse causam essendi rerum. Nam sive res existant, sive non existant, quotiescumque ad earum essentiam attendimus, eandem nec existentiam nec durationem involvere comperimus; adcoque earum essentia neque suae existentiae, neque suae durationis potest esse causa, sed tantum Deus, ad cuius solam naturam pertinet existere (per coroll. 1. prop. 14.).

PROPOS. XXV. Deus non tantum est causa efficiens rerum axistentiae, sed etiam essentiae.

DEMORSTR. Si negas, ergo rerum essentiae Deus non est

causa; adeoque (per ax. 4.) potest rerum essentia sine Deo concipt. Atqui hoc (per prop. 15.) est absurdum. Ergo rerum etiam essentiae Deus est causa; q. e. d.

SCHOL. Haec propositio clarius sequitur ex propositione 16. Ex ea enim sequitur, quod ex data natura divina tam rerum essentia, quam existentia debeat necessario concludi; et, ut verbo dicam, eo sensu, quo Deus dicitur causa sui, etiam omnium rerum causa dicendus est, quod adhuc clarius ex sequenti corollario constabit.

COROLLAR. Res particulares nihil sunt nisi Dei attributorum affectiones, sive modi, quibus Dei attributa certo et determinato modo exprimuntur. Demonstratio patet ex proposit. 15. et definit. 5.

PROPOS. XXVI. Res, quae ad aliquid operandum determinata est, a Deo necessario sic fuit determinata; et quae a Deo non est determinata, non potest se ipsam ad operandum determinare.

DEMONSTR. Id per quod res determinatae ad aliquid operandum dicuntur, necessario quid positivum est (ut per se notum); adeoque tam eius essentiae, quam existentiae, Deus ex necessitate suae naturae est causa efficiens (per prop. 25. et 16.); quod erat primum. Ex quo etiam quod secundo proponitur clarissime sequitur. Nam si res, quae a Deo determinata non est, se ipsam determinare posset, prima pars huius falsa esset; quod est absurdum, ut ostendimus.

PROPOS. XXVII. Res, quae a Deo ad aliquid operandum determinata est, se ipsam indeterminatam reddere non potest.

DEMONSTR. Haec propositio patet ex axiomate tertio.

PROPOS. XXVIII. Quodcumque singulare, sive quaevis res quae finita est et determinatam habet existentiam, non potest existere nec ad operandum determinari, nisi ad existendum et operandum determinetur ab alia causa, quae etiam finita est et determinatam habet existentiam: et rursus haec causa non potest etiam existere neque ad operandum determinari, nisi ab alia, quae etiam finita est et determinatam habet existentiam, determinetur ad existendum et operandum, et sic in infinitum.

DEMORSTR. Quicquid determinatum est ad existendum et operandum, a Deo sic determinatum est (per prop. 26. et coroll. prop. 24.) At id, quod finitum est et determinatam habet existentiam, ab absoluta natura alicuius Dei attributi produci non notuit: quicquid enim ex absoluta natura alicuius Dei attributi sequitur. id infinitum et seternum est (per prop. 21.). Debuit ergo ex Deo vel aliquo eius attributo sequi, quatenus aliquo modo affectum consideratur; praeter enim substantiam et modos nil datur (per axioma 1. et defin. 3. et 5.), et modi (per coroll. prop. 25.) nihil sunt nisi Dei attributorum affectiones. At ex Deo vel aliquo eius attributo, quatenus affectum est modificatione, quae aeterna et infinita est, sequi etiam non potuit (per prop. 22.). Debuit ergo sequi, vel ad existendum et operandum determinari a Deo vel aliquo eias attributo, quatenus modificatum est modificatione, quae finita est et determinatam habet existentiam. primum. Deinde haec rursus causa sive hic modus (per eandem rationem, qua primam partem huius jamiam demonstravimus) debuit etiam determinari ab alia, quae etiam finita est et determinatam habet existentiam, et rursus haec ultima (per eandem rationem) ab alia, et sic semper (per eandem rationem) in infinitum; q. e. d.

SCHOL. Quum quaedam a Deo immediate produci debuerunt, videlicet ea quae ex absoluta eius natura necessario sequuntur, mediantibus his primis, quae tamen sine Deo nec esse nec concipi possunt; hinc sequitur 1. quod Deus sit rerum immediate ab ipso productarum causa absolute proxima; non vero in suo genere, ut aiunt. Nam Dei effectus sine sua causa nec esse nec concipi possunt (per prop. 15. et coroll. prop. 24.). Sequituz Spinoza I.

210

2. quod Deus non potest proprie dici causa esse remota rerum singularium, nisi forte ea de causa, ut scilicet has ab iis, quas immediate produxit, vel potius quae ex absoluta eius natura sequuntur, distinguamus. Nam per causam remotam talem intelligimus, quae cum effectu nullo modo coniuncta est. At omnia quae sunt in Deo sunt et a Deo ita dependent, ut sine ipso nec esse nec concipi possint.

PROPOS. XXIX. In rerum natura nullum datur contingens, sed omnia ex necessitate divinae naturae determinata sunt ad certo modo existendum et operandum.

DEMONSTR. Quicquid est, in Deo est (per prop. 15.). Deus autem non potest dici res contingens. Nam (per prop. 11.) necessario, non vero contingenter existit. Modi deinde divinae naturae ex eadem etiam necessario, non vero contingenter secuti sunt (per prop. 16.); idque vel quatenus divina natura absolute (per prop. 21.), vel quatenus certo modo ad agendum determinata consideratur (per prop. 27.). Porro horum modorum Deus non tantum est causa, quatenus simpliciter existunt (per coroll. prop. 24.), sed etiam (per prop. 26.) quatenus ad aliquid operandum determinati considerantur. Quod si a Deo (per eand. prop.) determinati non sint, impossibile, non vero contingens est, ut se ipsos determinent; et contra (per prop. 27.) si a Deo determinati sint, impossibile, non vero contingens est, ut se ipsos indeterminatos reddant. Ouare omnia ex necessitate divinae naturae determinata sunt, non tantum ad existendum, sed etiam ad certo modo existendum et operandum, nullumque datur contingens; q. e. d.

SCHOL. Antequam ulterius pergam, hic quid nobis per naturam naturantem et quid per naturam naturatam intel ligendum sit, explicare volo, vel potius monere. Nam ex antecedentibus iam constare existimo, nempe, quod per naturam naturantem nobis intelligendum est id quod in se est et per se concipitur, sive talia substantiae attributa quae aeternam et infinitam essentiam exprimunt, hoc est (per coroll. 1. prop. 14. et coroll. 2. prop. 17.) Deus, quatenus ut causa libera consideratur.

Per naturatam autem intelligo id omne quod ex necessitate Dei naturae sive uniuscuiusque Dei attributorum sequitur, hoc est, omnes Dei attributorum modos, quatenus considerantur ut res, quae in Deo sunt et quae sine Deo nec esse nec concipi possunt.

PROPOS. XXX. Intellectus actu finitus aut actu infinitus Dei attributa Deique affectiones comprehendere debet et nihil aliud.

Damonstra. Idea vera debet convenire cum suo ideato (per axioma 6.), hoc est (ut per se notum) id, quod in intellectu obiective continetur, debet necessario in natura dari. Atqui in natura (per coroll. 1. prop. 14.) non nisi una substantia datur, nempe Deus, nec ullae aliae affectiones (per prop. 15.) quam quae in Deo sunt et quae (per eandem prop.) sine Deo nec esse nec concipi possunt. Ergo intellectus actu finitus aut actu infinitus Dei attributa Deique affectiones comprehendere debet et nihil aliud; q. e. d.

PROPOS. XXXI. Intellectus actu, sive is finitus sit sive infinitus, ut et voluntas, cupiditas, amor etc. ad naturam naturatam, non vero ad naturantem referri debent.

DEMONSTR. Per intellectum enim (ut per se notum) non intelligimus absolutam cogitationem, sed certum tantum modum cogitandi, qui modus ab aliis, scilicet cupiditate, amore etc. differt, adeoque (per defin. 5.) per absolutam cogitationem concipi debet; nempe (per prop. 15. et defin. 6.) per aliquod Dei attributum, quod aeternam et infinitam cogitationis essentiam exprimit, ita concipi debet, ut sine ipso nec esse nec concipi possit. Ac propterea (per schol. prop. 29.) ad naturam naturatam, non vero naturantem referri debet, ut etiam reliqui modi cogitandi; q. e. d.

SCHOL. Ratio, cur hic loquar de intellectu actu, non est, quia concedo, ullum dari intellectum potentia; sed quia omnem confusionem vitare cupio, nolui loqui nisi de re nobis quam clarissime percepta, de ipsa scilicet intellectione, qua nihil nobis clarius percipitur. Nihil enim intelligere possumus, quod ad perfectiorem intellectionis cognitionem non conducat.

212 RTHICKS

## PROPOS. XXXII. Voluntas non potest vocari causa libera, sed tantum necessaria.

DEMONSTR. Voluntas certus tantum cogitandi modus est. sicuti intellectus: adeoque (per prop. 28.) unaquaeque volitio non potest existere, neque ad operandum determinari, nisi ab alia causa determinetur, et baec rursus ab alia, et sic porro in infinitum. Quod si voluntas infinita supponatur, debet etiam ad existendum et operandum determinari a Deo, non quatenus substantia absolute infinita est, sed quatenus attributum habet, quod infinitam et aeternam cogitationis essentiam exprimit (per prop. 23.). Ouocumque igitur modo sive finita sive infinita concipiatur, causam requirit, a qua ad existendum et operandum determinetur: adeoque (per defin. 7.) non notest dici causa libera, sed tantum necessaria vel coacta: q. e. d.

COROLL. I. Hinc sequitur 1. Deum non operari ex libertate voluntatis.

COROLL. II. Sequitur 2. voluntatem et intellectum ad Dei naturam ita sese habere, ut motus et quies, et absolute, ut omnia naturalia, quae (per prop. 29.) a Deo ad existendum et operandum certo modo determinari debent. Nam voluntas, ut reliqua omnia, causa indiget, a qua ad existendum et operandum certo modo determinetur. Et quamvis ex data voluntate sive intellectu infinita sequantur, non tamen propterea Deus magis dici potest ex libertate voluntatis agere, quam propter ea, quae ex motu et quiete sequentur (infinita enim ex his etiam sequentur). dici potest ex libertate motus et quietis agere. Quare voluntas ad Dei naturam non magis pertinet, quam reliqua naturalia, sed ad ipsam eodem modo sese habet, ut motus et quies et omnia reliqua, quae ostendimus ex necessitate divinae naturae sequi, et ab eadem ad existendum et operandum certo modo determinari.

PROPOS. XXXIII. Res nullo alio modo, neque alio ordine a Deo produci potuerunt, quam productae - gunt.

Res enim omnes ex data Dei natura necessario sequutae sunt (per prop. 16.), et ex necessitate naturae Dei determinatae sunt ad certo modo existendum et operandum (per prop. 29.). Si itaque res alterius naturae potuissent esse, vel alio modo ad operandum determinari, ut naturae ordo alius esset, ergo Dei etiam natura alia posset esse, quam iam est; ac proinde (per prop. 11.) illa etiam deberet existere, et consequenter duo vel plures possent dari dii; quod (per coroll. 1. prop. 14.) est absurdum. Quapropter res nullo alio modo, neque alio ordine etc. q. e. d.

SCHOL. I. Quoniam his luce meridiana clarius ostendi. pihil absolute in rebus dari, propter quod contingentes dicantur, explicare iam paucis volo, quid nobis per contingens erit intelligendum: sed prius, quid per necessarium et impossibile. Res aliqua necessaria dicitur vel ratione suae essentiae. vel ratione causae. Rei enim alicuius existentia vel ex insius essentia et definitione, vel ex data causa efficiente necessario sequitur. Deinde his etiam de causis res aliqua impossibilis dicitur: nimirum quia vel ipsius essentia seu definitio contradictionem involvit, vel quia nulla causa externa datur ad talem rem producendam determinata. At res aliqua nulla alia de causa contingens dicitur, nisi respectu defectus nostrae cognitionis. Res enim, cuius essentiam contradictionem involvere ignoramus, vel de qua probe scimus, eandem nullam contradictionem involvere, et tamen de ipsius existentia nihil certo assirmare possumus, propterea quod ordo causarum nos latet, ea nunquam nec ut necessaria nec ut impossibilis videri nobis potest; ideoque candem vel contingentem vel possibilem vocamus.

SCHOL. II. Ex praecedentibus clare sequitur, res summa perfectione a Deo suisse productas, quandoquidem ex data perfectissima natura necessario secutae sunt. Neque hoc Deum ullius arguit imperfectionis; ipsius enim perfectio hoc nos affirmare corgit. Imo ex huius contrario clare sequeretur (ut modo ostendi), Deum non esse summe perfectum; nimirum quia, si res alio modo fuissent productae, Deo alia natura esset tribuenda diversa ab ea, quam ex consideratione entis perfectissimi coacti sumus ei tribuere. Verum non dubito, quin multi hanc sententiam ut absurdam explodant, nec animum ad eandem perpendendam instituere velint: idque nulla alia de causa, quam quia Deo aliam libertatem

DEMONSTR. Ex sola enim necessitate Dei essentiae sequitur, Deum esse causam sui (per prop. 11.), et (per prop. 16. eiusque coroll.) omnium rerum. Ergo potentia Dei, qua ipse et omnia sunt et agunt, est ipsa ipsius essentia; q. e. d.

PROPOS. XXXV. Quicquid concipimus in Dei potestate esse, id necessario est.

DEMONSTR. Quicquid enim in Dei potestate est, id (per prop. praeced.) in eius essentia ita debet comprehendi, ut ex ea necessario sequatur, adeoque necessario est; q. e. d.

PROPOS. XXXVI. Nihil existit, ex cuius natura aliquis effectus non sequatur.

DEMONSTR. Quicquid existit, Dei naturam sive essentiam certo et determinato modo exprimit (per coroll. prop. 25.), hoc est (per prop. 34.) quicquid existit, Dei potentiam, quae omnium rerum causa est, certo et determinato modo exprimit, adeoque (per prop. 16.) ex eo aliquis effectus sequi debet; q. e. d.

APPENDIX. His Dei naturam eiusque proprietates explicui, ut quod necessario existat; quod sit unicus; quod ex sola suae naturae necessitate sit et agat; quod sit omnium rerum causa libera et quo modo; quod omnia in Deo sint et ab ipso ita pendeant, ut sine ipso nec esse nec concipi possint; et denique quod omnia a Deo fuerint praedeterminata, non quidem ex libertate voluntatis sive absoluto beneplacito, sed ex absoluta Dei natura sive infinita potentia. Porro ubicumque data fuit occasio, praeiudicia, quae impedire poterant, quo minus meae demonstrationes perciperentur, amovere curavi. Sed quia non pauca adhuc restant praejudicia, quae etiam, imo maxime impedire poterant et possunt, quo minus homines rerum concatenationem eo quo ipsam explicui modo amplecti possint, eadem hic ad examen rationis vocare operae pretium duxi. Et quoniam omnia, quae hic indicare suscipio, praejudicia pendent ab hoc uno, quod scilicet communiter supponant homines, omnes res naturales ut ipsos propter finem agere: imo ipsum Deum omnia ad

certum aliquem finem dirigere, pro certo statuant (dicunt enim. Deum omnia propter hominem fecisse, hominem autem, ut ipsum coleret): hoc igitur unum prius considerabo, quaerendo scilicet primo causam, cur plerique hoc in praeiudicio acquiescant et omnes natura adeo propensi sint ad idem amplectendum, deinde einsdem falsitatem ostendam, et tandem, quomodo ex hoc orta sint pracindicia de bono et malo, merito el peccato, laude el vituperio, ordine et confusione, pulchritudine et deformitate, et de aliis huius generis. Verum haec ab humanae mentis natura deducere, non est huius loci. Satis hic erit, si pro fundamento id capiam, quod apud omnes debet esse in confesso; nempe hoc, quod omnes homines rerum causarum ignari pascuntur, et quod omnes appetitum habent suum utile quaerendi, cuius rei sunt conscii. Ex his enim sequitur primo, quod homines se liberos esse opinentur, quandoquidem suarum volitionum suique appetitus sunt conscii, et de causis, a quibus disponuntur ad appetendum et volendum, quia earum sunt ignari, ne per somnium cogitant. Sequitur secundo, homines omnia propter finem agere. videlicet propter utile quod appetunt. Unde fit, ut semper rerum peractarum causas finales tantum scire expetant, et ubi ipsas audiverint, quiescant; nimirum, quia nullam habent causam ulterius dubitandi. Sin autem easdem ex alio audire nequeant. nihil iis restat, nisi ut ad semet se convertant, et ad fines, a quibus ipsi ad similia determinari solent, reflectant; et sic ex suo ingenio ingenium alterius necessario iudicant. Porro guum in se et extra se non pauca reperiant media, quae ad suum utile assequendum non parum conducant, ut ex. gr. oculos ad videndum. dentes ad masticandum, herbas et animantia ad alimentum, solem ad illuminandum, mare ad alendum pisces etc., hinc factum, ut omnia naturalia tanguam ad suum utile media considerent: et quia illa media ab ipsis inventa, non autem parata esse sciunt, hinc causam credendi habuerunt, aliquem alium esse, qui illa media in corum usum paraverit. Nam postquam res ut media consideraverunt, credere non potuerunt, easdem se ipsas fecisse; sed ex medils, quae sibi ipsi parare solent, concludere debuerunt, dari aliquem vel aliquos paturae rectores humana praeditos libertate, qui insis omnia curaverint et in eorum usum omnia secerint. At-

que horum etiam ingenium, quandoquidem de eo nunquam quid audiverant, ex suo iudicare debuerunt; atque hine statuerunt, deos omnia in hominum usum dirigere, ut homines sibi devinciant et in summe ab jisdem honore habeantur. Unde factum, ut unusquisque diversos Deum colendi modos ex suo ingenio excogitaverit. ut Deus eos supra reliquos diligeret et totam naturam in usum coecae illorum cupiditatis et insatiabilis avaritise dirigeret. Atque ita hoc praciudicium in superstitionem versum est et altas in mentibus egit radices; quod in causa fuit, ut unusquisque maximo conatu omnium rerum causas finales intelligere easque explicare studeret. Sed dum quaesiverunt ostendere, naturam nihil frustra (hoc est, quod in usum hominum non sit) agere, nihil aliud videntur ostendisse, quam naturam deosque aeque ac homines delirare. Vide quaeso, quo res tandem evasit! Inter tot naturae commoda non pauca reperire debuerunt incommoda, tempestates scilicet, terrae motus, morbos etc., atque haec statuerunt propterea evenire, quod dii irati essent ob iniurias sibi ab hominibus factas, sive ob peccata in suo cultu commissa; et quamvis experientia in dies reclamaret et infinitis exemplis ostenderet, commoda atque incommoda piis aeque ac impiis promiscue evenire, non ideo ab inveterato praejudicio destiterunt. cilius enim iis fuit, hoc inter alia incognita, quorum usum ignorabant, ponere et sic praesentem suum et innatum statum ignorantiae retinere, quam totam illam fabricam destruere et novam excogitare. Unde pro certo statuerunt, deorum iudicia humanum captum longissime superare: quae sane unica fuisset causa, ut veritas humanum genus in aeternum lateret, nisi mathesis, quae non circa fines, sed tantum circa figurarum essentias et proprietates versatur, aliam veritatis normam hominibus ostendisset. Et praeter mathesin aliae etiam adsignari possunt causae (quas hic enumerare supervacaneum est), a quibus fieri potuit, ut homines communia haec praejudicia animadverterent et in veram rerum cognitionem ducerentur.

His satis explicui id quod primo loco promisi. Ut iam autem ostendam, naturam finem nullum sibi praefixum habere, et omnes causas finales nihil nisi humana esse figmenta, non opus est multis. Credo enim id iam satis constare tam ex fundamentis et causis.

unde hoc praeiudicium originem suam traxisse ostendi, quam ex propositione 16. et corollariis propositionis 32., et praeterea ex ils omnibus, quibus ostendi, omnia naturae aeterna quadam necessitate summaque perfectione procedere. Hoc tamen adhuc addam. nemoe, hanc de fine doctrinam naturam omnino evertere. Nam id quod revera causa est, ut effectum considerat, et contra; deinde id quod natura prius est, facit posterius; et denique id quod supremum et perfectissimum est, reddit imperfectissimum. Nam (duobus prioribus omissis, quia per se manifesta sunt) ut ex propositionibus 21, 22, et 23, constat, ille effectus perfectissimus est. qui a Deo immediate producitur, et quo pluribus aliquid causis intermediis indiget ut producatur, eo imperfectius est. At si res. quae immediate a Deo productae sunt, ea de causa factae essent, ut Deus finem assequeretur suum, tum necessario ultimae, quarum de causa priores factae sunt, omnium praestantissimae essent. Deinde haec doctrina Dei perfectionem tollit: nam si Deus propter finem agit, aliquid necessario appetit quo caret. Et quamvis theologi et metaphysici distinguant inter finem indigentiae et finem assimilationis, fatentur tamen Deum omnia propter se, non vero propter res creandas egisse: quia nihil ante creationem praeter Deum assignare possunt, propter quod Deus ageret; adeoque necessario fateri coguntur, Deum iis, propter quae media parare voluit, caruisse, eaque cupivisse, ut per se clarum. Nec hic praetereundum est, quod huius doctrinae sectatores, qui in assignandis rerum tinibus suum ingenium ostentare voluerunt, ad hanc suam doctrinam probandam novum attulerunt modum argumentandi, reducendo scilicet non ad impossibile, sed ad ignorantiam; quod ostendit nullum aliud fuisse huic doctrinae argumentandi medium. Nam si ex. gr. ex culmine aliquo lapis in alicuius caput ceciderit eumque interfecerit, hoc modo demonstrabunt, lapidem ad hominem interficiendum cecidisse; ni enim eum in finem Deo id volente ceciderit, quomodo tot circumstantiae (saepe enim multae simul concurrunt) casu concurrere potuerunt? Respondebis fortasse, id ex eo, quod ventus flavit et quod homo illac iter habebat, evenisse. At instabunt: cur ventus illo tempore flavit? cur homo illo codemque tempore illac iter habebat? Si iterum respondeas, ventum tum ortum, quia mare praecedenti.

die tempore adhuc tranquillo agitari inceperat, et quod homo ab amico invitatus fuerat; instabunt iterum, quia nullus rogandi finis: cur autem mare agitabatur? cur homo in illud tempus invitatus fuit? Et sic porro causarum causas rogare non cessabunt. donec ad Dei voluntatem, hoc est, ignorantiae asylum confugeris. Sic etiam ubi corporis humani fabricam vident, stupescunt et ex eo, quod tantae artis causas ignorant, concludent, eandem non mechanica, sed divina vel supernaturali arte fabricari, talique modo constitui, ut una pars alteram non laedat. Atque hinc fit, ut qui miraculorum causas veras quaerit, quique res paturales ut doctus intelligere, non autem ut stultus admirari studet, passim pro haeretico et impio habeatur et proclametur ab iis, quos vulgus tanguam naturae deorumque interpretes adorat. Nam sciunt. quod sublata ignorantia stupor, hoc est, unicum argumentandi tuendaeque suae auctoritatis medium, quod habent, tollitur. Sed haec relinquo et ad id, quod tertio loco hic agere constitui, pergo.

Postquam homines sibi persuaserunt, omnia quae fiunt propter ipsos fieri: id in unaquaque re praecipuum iudicare debuerunt quod ipsis utilissimum, et illa omnia praestantissima aestimare. a quibus optime afficiebantur. Unde has formare debuerunt notiones, quibus rerum naturas explicarent, scilicet bonum, malum, ordinem, confusionem, calidum, frigidum, pulchritudinem et deformitatem etc.; et quia se liberos existimant, inde hae notiones ortae sunt, scilicet laus et vituperium, peccatum et meritum. Sed has infra, postquam de natura humana egero, illas autem hic breviter explicabo. Nempe id omne, quod ad valetudinem et ad Dei cultum conducit, bonum; quod autem iis contrarium est, malum vocaverunt. Et quia ii, qui rerum naturam non intelligunt, nihil de rehus affirmant, sed res tantummodo imaginantur et imaginationem pro intellectu capiunt, ideo ordinem in rebus esse firmiter credunt rerum suaeque naturae ignari. Nam quum ita sint dispositae, ut, quum nobis per sensus repraesentantur, eas facile imaginari et consequenter earum facile recordari possimus. easdem bene ordinatas, si vero contra, ipsas male ordinatas sive confusas esse dicimus. Et quoniam ea nobis prae caeteris grata sunt, quae facile imaginari possumus, ideo homines ordinem confusioni praeserunt: quasi ordo aliquid in natura praeter re-

spectum ad postram imaginationem esset : dicuntque Deum omnia ordine creasse, et hoc modo insi nescientes Deo imaginationem tribuunt: nisi velint forte. Deum humanae imaginationi providentem res omnes eo disposuisse modo, quo ipsas facillime imaginari poment: nee moram forsan iis iniiciet, quod infinita reperiantur. quae nostram imaginationem longe superant, et plurima, quae insam propter eius imbecillitatem confundunt. Sed de hac re satis. Caeterae deinde notiones etiam praeter imaginandi modos. quibus imaginatio diversimode afficitur, nihil sunt, et tamen ab ignaris tanquam praecipua rerum attributa considerantur: quia. ut iam diximus, res omnes propter ipsos factas esse credunt, et rei alicuius naturam bonam vel malam, sanam vel putridam et corruptam dicunt, prout ab eadem afficientur. Ex. gr. si motus. quem nervi ab objectis per oculos repraesentatis accipiunt, valetudini conducat, obiecta, a quibus causatur, pulchra dicuntur, quae autem contrarium cient, deformia. Quae deinde per nares sensum movent, odorifera vel foetida vocant, quae per linguam. dulcia aut amara, sapida aut insipida etc.; quae autem per tactum. dura aut mollia, aspera aut levia etc. Et quae denique aures movent, strepitum, sonum vel harmoniam edere dicuntur, quorum postremum homines adeo dementavit, ut Deum etiam harmonia delectari crederent. Nec desunt philosophi, qui sibi persuaserint, motus coelestes harmoniam componere. Quae omnia satis ostendunt, unumquemque pro dispositione cerebri de rebus iudicasse, vel potius imaginationis affectiones pro rebus accepisse. Quare non mirum est (ut hoc etiam obiter notemus), quod inter homines tot, quot experimur, controversiae ortae sint, ex quibus tandem Scepticismus. Nam quamvis humana corpora in multis convenient, in plurimis tamen discrepant, et ideo id, quod uni bonum, alteri malum videtur; quod uni ordinatum, alteri confusum; quod uni gratum, alteri ingratum est; et sic de caeteris. quibus hic supersedeo, quum quia huius loci non est de his ex professo agere, tum quia hoc omnes satis experti sunt. Omnibus enim in ore est: quot capita, tot sensus, suo quemque sensu abundare, non minora cerebrorum, quam palatorum esse discrimina; quae sententiae satis ostendunt, homines pro dispositione cerebri de rebus iudicare, resque potius imaginari, quam intelligere.

#### 222

#### ETHICES PARS L

Res enim si intellexissent, illae omnes teste mathesi, si non allicerent, ad minimum convincerent.

Videmus itaque omnes rationes, quibus vulgus solet naturam explicare, modos esse tantummodo imaginandi, nec ullius rei naturam, sed tantum imaginationis constitutionem indicare; et quia nomina habent, quasi essent entium extra imaginationem existentium, eadem entia non rationis, sed imaginationis voco; atque adeo omnia argumenta, quae contra nos ex similibus notionibus petuntur, facile propulsari possunt. Solent enim multi sic argumentari: Si omnia ex necessitate perfectissimae Dei naturae sunt consecuta, unde ergo tot imperfectiones in natura ortae? Videlicet rerum corruptio ad foetorem usque, rerum deformitas, quae nauseam moveat, confusio, malum, peccatum etc. Sed, ut modo dixi, facile confutantur. Nam rerum perfectio ex sola earum natura et potentia est aestimanda: nec ideo res magis aut minus persectae sunt, propterea quod hominum sensum delectant vel offendunt, quod humanae naturae conducunt, vel quod eidem repugnant. Ils autem, qui quaerunt: cur Deus omnes homines non ita creavit, ut solo rationis ductu gubernarentur? nihil aliud respondeo, guam: quia ei non defuit materia ad omnia ex summo nimirum ad infimum perfectionis gradum creanda: vel magis proprie loquendo: quia ipsius naturae leges adeo amplae fucrunt, ut sufficerent ad omnia quae ab aliquo infinito intellectu concipi possunt producenda, ut propositione 16. demonstravi. Haec sunt, quae hic notare suscepi praeiudicia. Si quaedam huius farinae adhuc restant, poterunt eadem ab unoquoque mediocri meditatione emendari.

# ETHICES

#### PARS SECUNDA.

#### DE NATURA ET ORIGINE MENTIS.

#### PRAEFATIO.

Transeo iam ad ea explicanda, quae ex Dei sive entis aeterni et infiniti essentia necessario debuerunt sequi: non quidem omnia (infinita enim infinitis modis ex ipsa debere sequi part. 1. prop. 16. demonstravimus), sed ea solummodo, quae nos ad mentis humanae eiusque summae beatitudinis cognitionem quasi manu ducere possunt.

### DEFINITIONES.

- I. Per corpus intelligo modum, qui Dei essentiam, quatenus ut res extensa consideratur, certo et determinato modo exprimit. Vid. part. 1. prop. 25. corollar.
- II. Ad essentiam alicuius rei id pertinere dico, quo dato res necessario ponitur et quo sublato res necessario tollitur; vel id, sine quo res, et vice versa quod sine re nec esse nec concipi potest.
- III. Per ideam intelligo mentis conceptum, quem mens format, propterea quod res est cogitans.

Explic. Dico potius conceptum, quam perceptionem, quia perceptionis nomen indicare videtur, mentem ab obiecto pati. At conceptus actionem mentis exprimere videtur.

224 ETHICES

IV. Per ideam adaequatam intelligo ideam, quae, quatenus in se sine relatione ad obiectum consideratur, omnes verae ideae proprietates sive denominationes intrinsecas habet.

EXPLIC. Dico intrinsecas, ut illam secludam, quae extrinseca est, nempe convenientiam ideae cum suo ideato.

V. Duratio est indefinita existendi continuatio.

EXPLIC. Dico indefinitam, quia per ipsam rei existentis naturam determinari nequaquam potest, neque etiam a causa efficiente, quae scilicet rei existentiam necessario ponit, non autem tollit.

- VI. Per realitatem et perfectionem idem intelligo.
- VII. Per res singulares intelligo res, quae finitae sunt et determinatam habent existentiam. Quod si plura individua in una actione ita concurrant, ut omnia simul unius effectus sint causa, eadem omnia eatenus ut unam rem singularem considero.

#### AXIOMATA.

- I. Hominis essentia non involvit necessariam existentiam, hoc est, ex naturae ordine tam fieri potest, ut hic et ille homo existat, quam ut non existat.
  - II. Homo cogitat.
- III. Modi cogitandi, ut amor, cupiditas, vel quicumque nomine affectus animi insigniuntur, non dantur nisi in eodem individuo detur idea rei amatae, desideratae etc. At idea dari potest, quamvis nullus alius detur cogitandi modus.
  - IV. Nos corpus quoddam multis modis affici sentimus.
- V. Nullas res singulares praeter corpora et cogitandi modos sentimus, nec percipimus.

Postulata vide post propositionem 13.

## PROPOSITIONES.

PROPOS. I. Cogitatio attributum Dei est, sive Deus est res cogitans.

DEMONSTR. Singulares cogitationes sive haec et illa cogitatio modi sunt, qui Dei naturam certo et determinato modo exprimunt

(per coroll. prop. 25. part. 1.). Competit ergo Deo (per defin. 5. part. 1.) attributum, cuius conceptum singulares omnes cogitationes involvunt, per quod etiam concipiuntur. Est igitur cogitatio unum ex infinitis Dei attributis, quod Dei acternam et infinitam essentiam exprimit (vid. defin. 6. part. 1.), sive Deus est res cogitans; q. e. d.

SCHOL. Patet etiam haec propositio ex hoc, quod nos possumus ens cogitans infinitum concipere. Nam quo plura ens cogitans potest cogitare, eo plus realitatis side perfectionis idem continere concipimus. Ergo ens, quod infinita infinitis modis cogitare potest, est necessario virtute cogitandi infinitum. Quum itaque ad solam cogitationem attendendo ens infinitum concipiamus, est necessario (per defin. 4. et 6. part. 1.) cogitatio unum ex infinitis Dei attributis, ut volebamus.

PROPOS. II. Extensio attributum Dei est, sive Deus est res extensa.

DEMONSTR. huius eodem modo procedit, ac demonstratio praecedentis propositionis.

PROPOS. III. In Deo datur necessario idea tam eius essentiae, quam omnium, quae ex ipsius essentia necessario sequuntur.

DEMONSTR. Deus enim (per prop. 1. huius) infinita infinitis modis cogitare, sive (quod idem est per prop. 16. part. 1.) ideam suae essentiae et omnium, quae necessario ex ea sequuntur, formare potest. Atqui omne id quod in Dei potestate est, necessario est (per prop. 35. part. 1.). Ergo datur necessario talis idea, et (per prop. 15. part. 1.) non nisi in Deo; q. e. d.

SCHOL. Vulgus per Dei potentiam intelligit Dei liberam voluntatem et ius in omnia quae sunt, quaeque propterea communiter ut contingentia considerantur. Deum enim potestatem omnia destruendi habere dicunt et in nihilum redigendi. Dei porro potentiam cum potentia regum saepissime comparant. Sed hoc in coroll. 1. et 2. propos. 32. part. 1. refutavimus; et prop. 16. part. 1. ostendimus, Deum eadem necessitate agere, qua se ipsum in
\*\*Spinoza L.\*\*

telligit; hoc est, sicuti ex necessitate divinae naturae sequitur (sicut omnés uno ore statuunt), ut Deus se ipsum intelligat, cadem etiam necessitate sequitur, ut Deus infinita infinitis modis agat. Deinde prop. 34. part. 1. ostendimus, Dei potentiam nihil esse, praeterquam Dei actuosam essentiam; adeoque tam nobis impossibile est concipere Deum non agere, quam Deum non esse. Porro si haec ulterius persequi liberet, possem hic ulterius ostendere, potentiam illam, quam vulgus Deo affingit, non tantum bumanam esse (quod ostendit Deum hominem, vel instar hominis a vulgo concipi), sed etiam impotentiam involvere. Sed nolo de eadem re toties sermonem instituere. Lectorem solummodo iterum atque iterum rogo, ut quae in parte 1, ex propos, 16, asque ad finem de hac re dicta sunt, semel atque iterum perpendat. Nam nemo ea quae volo percipere recte poterit, nisi magnopere caveat, ne Dei potentiam cum humana regum potentia vel iure confundat.

PROPOS. IV. Idea Dei, ex qua infinita infinitis modis sequentur, unica tantum esse potest.

DEMONSTR. Intellectus infinitus nihil practer Dei attributa eiusque affectiones comprehendit (per prop. 30. part. 1.). Atqui Deus est unicus (per coroll. 1. prop. 14. part. 1.). Ergo idea Dei, ex qua infinita infinitis modis sequuntur, unica tantum esse potest; q. e. d.

PROPOS. V. Esse formale idearum Deum, quatenus tantum ut res cogitans consideratur, pro causa agnoscit, et non quatenus alio attributo explicatur; hoc est, tam Dei attributorum, quam rerum singularium ideae non ipsa ideata sive res perceptas pro causa efficiente 'agnoscunt, sed ipsum Deum, quatenus est res cogitans.

DEMONSTR. Patet quidem ex prop. 3. huius. Ibi enim concludebamus, Deum ideam suae essentiae et omnium, quae ex ea necessario sequuntur, formare posse ex hoc selo, nempe quod

Deus est res cogitans, et non ex eo, quod sit suae ideae obiectum. Quare esse formale idearum Deum, quatenus est res cogitans, pro causa agnoscit. Sed aliter hoc modo demonstratur. Esse formale idearum modus est cogitandi (ut per se notum), hoc est (per coroll. prop. 25. part. 1.) modus, qui Dei naturam, quatenus est res cogitans, certo modo exprimit, adeoque (per prop. 10. part. 1.) nullius alterius attributi Dei conceptum involvit, et consequenter (per ax. 4. part. 1.) nullius alterius attributi, nisi cogitationis, est effectus. Adeoque esse formale idearum Deum, quatenus tantum ut res cogitans consideratur etc.; q. e. d.

PROPOS. VI. Cuiuscumque attributi modi Deum, quatenus tantum sub illo attributo, cuius modi sunt, et non quatenus sub ullo alio consideratur, pro causa habent.

DEMONSTR. Unumquodque enim attributum per se absque alio concipitur (per prop. 10. part. 1.). Quare uniuscuiusque attributi modi conceptum sui attributi, non autem alterius involvunt; adeoque (per ax. 4. part. 1.) Deum, quatenus tantum sub illo attributo, cuius modi sunt, et non quatenus sub ullo alio consideratur, pro causa habent; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur, quod esse formale rerum, quae modi non sunt cogitandi, non sequitur ideo ex divina natura, quia res prius cognovit; sed eodem modo eademque necessitate res ideatae ex suis attributis consequintur et concluduntur, ac ideas ex attributo cogitationis consequi ostendimus.

PROPOS. VII. Ordo et connexio idearum idem est, ac ordo et connexio rerum.

DEMONSTR. Patet ex ax. 4. part. 1. Nam cuiuscumque causati idea a cognitione causae, cuius est effectus, dependet.

COROLL. Hinc sequitur, quod Dei cogitandi potentia aequalis est ipsius actuali agendi potentiae; hoc est, quicquid ex infinita Dei natura sequitur formaliter, id omne ex Dei idea eodem ordine cademque connexione sequitur in Deo abiective.

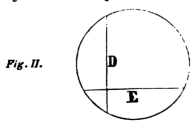
SCHOL. Hic antequam ulterius pergamus, revocandum nobis in memoriam est id quod supra ostendimus; nempe quod quicquid ab infinito intellectu percipi potest tanquam substantiae essentiam constituens, id omne ad unicam tantum substantiam pertinet: et consequenter quod substantia cogitans et substantia extensa una cademque est substantia, quae iam sub hoc, iam sub illo attributo comprehenditur. Sic etiam modus extensionis et idea illius modi una eademque est res: sed duobus modis expressa: quod quidam Hebraeorum quasi per nebulam vidisse videntur. qui scilicet statuunt, Deum, Dei intellectum resque ab ipso intellectas unum et idem esse. Ex. gr. circulus in natura existens et idea circuli existentis, quae etiam in Deo est, una eademque est res, quae per diversa attributa explicatur. Et ideo sive naturam sub attributo extensionis, sive sub attributo cogitationis, sive sub alio quocumque concipiamus, unum eundemque ordinem sive unam eandemque causarum connexionem, hoc est, easdem res invicem segui reperiemus. Nec ulla alia de causa dixi, quod Deus sit causa ideae ex. gr. circuli quatenus tantum est res cogitans, et circuli quatenus tantum est res extensa, nisi quia esse formale ideae circuli non nisi per alium cogitandi modum, tanguam causam proximam, et ille iterum per alium, et sic in infinitum, potest percipi, ita ut, quam diu res ut cogitandi modi considerantur, ordinem totius naturae sive causarum connexionem, per solum cogitationis attributum explicare debemus; et quatenus ut modi extensionis considerantur, ordo etiam totius naturae per solum extensionis attributum explicari debet, et idem de aliis attributis intelligo. Quare rerum, ut in se sunt, Deus revera est causa, quatenus infinitis constat attributis; nec impraesentiarum hacc clarius possum explicare.

PROPOS. VIII. Ideae rerum singularium sive modorum non existentium ita debent comprehendi in Dei infinita idea, ac rerum singularium sive modorum essentiae formales in Dei attributis continentur.

DEMONSTR. Hacc propositio patet ex praecedenti scholio.

COROLL. Hinc sequitur, quod, quam diu res singulares non existunt, nisi quatenus in Dei attributis comprehenduntur, carum esse obiectivum sive ideae non existunt, nisi quatenus infinita Dei idea existit; et ubi res singulares dicuntur existere, non tantum quatenus in Dei attributis comprehenduntur, sed quatenus etiam durare dicuntur, earum ideae etiam existentiam, per quam durare dicuntur, involvent.

SCHOL. Si quis ad uberiorem huius rei explicationem exemplum desideret, nullum sane dare potero, quod rem, de qua hie lognor, utpote unicam adaequate explicet; conabor tamen rem. ut fieri potest, illustrare. Nempe circulus talis est naturae, ut omnium linearum rectarum in eodem sese invicem secantium rectangula sub segmentis sint inter se aequalia. Quare in circulo infinita inter se aequalia rectangula continentur. Attamen nullum eorum potest dici existere, nisi quatenus circulus existit, nec etiam alicuius horum rectangulorum idea potest dici existere, nisi quatenus in circuli idea comprehenditur. Concipiantur iam ex infinitis illis duo tantum, nempe E et D existere. Sane eorum etiam ideae iam non tantum existunt, quatenus solummodo in circuli idea comprehenduntur; sed etiam quatenus illorum rectangulorum existentiam involvunt, quo fit, ut a reliquis reliquorum rectangulorum ideis distinguantur.



PROPOS. IX. Idea rei singularis actu existentis Deum pro causa habet, non quatenus infinitus est, sed quatenus alia rei singularis actu existentis idea affectus consideratur, cuius etiam Deus est causa, quateuus alka tertia affectus est, et sic in infinitum.

Demonstr. Idea rei singularis actu existentis modus singularis cogitandi est et a reliquis distinctus (per coroll. et schol. prop. 8. huius); adeoque (per prop. 6. huius) Deum, quatenus est tantum res cogitans, pro causa habet. At non (per prop. 28. part. 1.) quatenus est res absolute cogitans, sed quatenus alio cogitandi modo affectus consideratur, et huius etiam, quatenus alio affectus est, ets ci n infinitum. Atqui orda et connexio idearum (per prop. 7. huius) idem est, ac ordo et connexio causarum Ergo unius singularis ideae alia idea sive Deus, quatenus alia idea affectus consideratur, est causa, et huius etiam, quatenus alia affectus est, et sic in infinitum; q. e. d.

COROLL. Quicquid in singulari cuiuscumque ideae obiecto contingit, eius datur in Deo cognitio, quatenus tantum eiusdem obiecti ideam habet.

DEMONSTR. Quicquid in obiecto cuiuscumque ideae contingit, eius datur in Deo idea (per prop. 3. huius), non quatenus infinitus est, sed quatenus alia rei singularis idea affectus consideratur (per praeced. prop.), sed (per prop. 7. huius) ordo et connexio idearum idem est, ac ordo et connexio rerum. Erit ergo cognitio eius, quod in singulari aliquo obiecto contingit, in Deo, quatenus tantum eiusdem obiecti habet ideam; q. e. d.

PROPOS. X. Ad essentiam hominis non pertinet esse substantiae, sive substantia formam hominis non constituit.

DEMONSTR. Esse enim substantiae involvit necessariam existentiam (per prop. 7. part. 1.). Si igitur ad hominis essentiam pertinet esse substantiae, data ergo substantia daretur necessario homo (per defin. 2. huius), et consequenter homo necessario existeret, quod (per ax. 1. huius) est absurdum. Ergo etc.; q. e. d.

SCHOL. I. Demonstratur etiam haec propositio ex prop. 5. part. 1., nempe quod duae eiusdem naturae substantiae non den-

tur. Quum autem plures homines existere possint, ergo id, quod hominis formam constituit, non est esse substantiae. Patet praeterea haec propositio ex reliquis substantiae proprietatibus, videlicet, quod substantia sit sua natura infinita, immutabilis, indisibilis etc., ut facile unusquisque videre potest.

COROLL. Hinc sequitur essentiam hominis constitui a certis Dei attributorum modificationibus. Nam esse substantiae (per prop. praeced.) ad essentiam hominis non pertiuct. Est ergo (per prop. 15. part. 1.) aliquid quod in Deo est, et quod sine Deo nec esse nec concipi potest, sive (per coroll. prop. 25. part. 1.) affectio sive modus, qui Dei naturam certo et determinato modo exprimit.

SCHOL. II. Ounes sane concedere debent, nihil sine Deo esse neque concipi posse. Nam apud omnes in confesso est, quod Deus omnium rerum, tam earum essentiae, quam earum existentiae, unica est causa, hoc est, Deus non tantum est causa rerum secundum fieri (ut aiunt), sed ctiam secundum esse. At interim plerique id ad essentiam alicuius rei pertinere dicunt, sine quo res nec esse nec concipi potest; adeoque vel naturam Dei ad essentiam rerum creatarum pertinere, vel res creatas sine Deo vel esse vel concipi posse credunt, vel, quod certius est, sibi non satis constant. Cuius rei causam fuisse credo, quod ordinem philosophandi non tenuerint. Nam naturam divinam, quam ante omnia contemplari debehant, quia tam cognitione quam natura prior est ordine cognitionis, ultimam, et res, quae sensuum obiecta vocantur, omnibus priores esse crediderunt. Unde factum est, ut, dum res naturales contemplati sunt, de nulla re minus cogitaverint, quam de divina natura, et quam postea animum ad divinam naturam contemplandum appulerint, de nulla re minus cogitare potuerint, quam de primis suis figmentis, quibus rerum naturalium cognitionem superstruxerant, utpote quae ad cognitionem divinae naturae nihil iuvare poterant; adeoque nihil mirum, si sibi passim contradizerint. Sed hoc mitto. Nam meum intentum hie tantum fuit, causam reddere, cur non dixerim, id ad essentiam alicujus rei pertinere, sine quo res nec esse nec concipi potest, nimirum, quia res singulares non possunt sine Deo esse nec concipi: et tamen Deus ad earum essentiam non pertinet: sed id necessario essentiam alicuius rei constituere dixi, quo dato res

232

ponitur et quo sublato res tollitur, vel id, sine quo res, et vice versa id, quod sine re nec esse nec concipi potest. Conf. defin. 2.

PROPOS. XI. Primum, quod actuale mentis humanae esse constituit, nihil aliud est, quam idea rei alicuius singularis actu existentis.

DEMONSTR. Essentia hominis (per coroll. praeced. prop.) a certis Dei attributorum modis constituitur; nempe (per ax. 2. huius) a modis cogitandi, quorum omnium (per ax. 3. huius) idea natura prior est, et ea data reliqui modi (quibus scilicet idea natura prior est) in eodem debent esse individuo (per ax. 4. huius). Atque adeo idea primum est, quod humanae mentis esse constituit. At non idea rei non existentis; nam tum (per coroll. prop. 8. huius) ipsa idea non posset dici existere. Erit ergo idea rei actu existentis. At non rei infinitae. Res namque infinita (per. prop. 21. et 23. part. 1.) debet semper necessario existere. Atqui hoc (per ax. 1. huius) est absurdum. Ergo primum, quod esse humanae mentis actuale constituit, est idea rei singularis actu existentis; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur mentem humanam partem esse infiniti intellectus Dei. Ac proinde quum dicimus, mentem humanam hoc vel illud percipere, nihil aliud dicimus, quam quod Deus, non quatenus infinitus est, sed quatenus per naturam humanae mentis explicatur, sive quatenus humanae mentis essentiam constituit, hanc vel illam habet ideam; et quum dicimus Deum hanc vel illam ideam habere, non tantum, quatenus naturam humanae mentis constituit, sed quatenus simul cum mente humana alterius rei etiam habet ideam, tum dicimus mentem humanam rem ex parte sive inadaequate percipere.

SCHOL. Hic sine dubio lectores haerebunt, multaque comminiscentur quae moram iniiciant; et hac de causa ipsos rogo, ut lento gradu mecum pergant, nec de his iudicium ferant, donec omnia perlegerint.

PROPOS. XII. Quicquid in obiecto ideae humanam mentem constituentis contingit, id ab humana

mente debet percipi, sive eius rei dabitur in mente necessario idea: hoc est, si obiectum ideae humanam mentem constituentis sit corpus, nihil in eo corpore poterit contingere, quod a mente non percipiatur.

DEMONSTR. Quicquid enim in obiecto cuiuscumque ideae contingit, eius rei datur necessario in Deo cognitio (per coroll. prop. 9. huius), quatenus eiusdem obiecti idea affectus consideratur, hoc est (per prop. 11. huius), quatenus mentem alicuius rei constituit. Quicquid igitur in obiecto ideae humanam mentem constituentis contingit, eius datur necessario in Deo cognitio, quatenus naturam humanae mentis constituit, hoc est (per coroll. prop. 11. huius) eius rei cognitio erit necessario in mente, sive mens id percipit; q. e. d.

SCHOL. Haec propositio patet etiam et clarius intelligitur ex schol. prop. 7. huius partis, quod vide.

PROPOS. XIII. Obiectum ideae humanam mentem constituentis est corpus, sive certus extensionis modus actu existens, et nihil aliud.

DEMONSTR. Si enim corpus non esset humanae mentis obiectum, ideae affectionum corporis non essent in Deo (per coroll. prop. 9. huius), quatenus mentem nostram, sed quatenus alterius rei mentem constitueret, hoc est (per coroll. prop. 11. huius) ideae affectionum corporis non essent in nostra mente. Atqui (per ax. 4. huius) ideas affectionum corporis habemus. Ergo obiectum ideae humanam mentem constituentis est corpus, idque (per prop. 11. huius) actu existens. Deinde si praeter corpus etiam aliud esset mentis obiectum, quum nihil (per prop. 36. part. 1.) existat, ex quo aliquis effectus non sequatur, deberet (per prop. 11. huius) necessario alicuius eius effectus idea in mente nostra dari. Atqui (per ax. 5. huius) nulla eius idea datur. Ergo obiectum nostrae mentis est corpus existens, et nihil aliud; q.e. d.

COROLL. Hinc sequitur hominem mente et corpore constare, et corpus humanum, prout ipsum sentimus, existere.

234

SCHOL. Ex his non tantum intelligimus, mentem humana unitam esse corpori, sed etiam quid per mentis et corporis unic nem intelligendum sit. Verum ipsam adaequate sive distincte it telligere nemo poterit, nisi prius nostri corporis naturam ada quate cognoscat. Nam ea. quae bucusque ostendimus, admi dum communia sunt, nec magis ad homines, quam ad reliqua ir dividua pertinent, quae omnia, quamvis diversis gradibus, anima tamen sunt. Nam cuiuscumque rei datur necessario in Deo ide cuius Deus est causa, eodem modo ac humani corporis idea: a que adeo quicquid de idea humani corporis diximus, id de cuius cumque rei idea necessario dicendum est. Attamen nec etia negare possumus, ideas inter se ut ipsa objecta differre, unamqu alia praestantiorem esse, plusque realitatis continere, prout ol iectum unius obiecto alterius praestantius est, plusque realitat continet; ac propterea ad determinandum, quid mens humar reliquis intersit, quidque reliquis praestet, necesse nobis es cius obiecti, ut diximus, hoc est, corporis humani naturam co gnoscere. Eam autem hic explicare nec possum, nec id ad quae demonstrare volo necesse est. Hoc tamen in genere dicquo corpus aliquod reliquis aptius est ad plura simul agendum v patiendum, eo eius mens reliquis aptior est ad plura simul per cipiendum; et quo unius corporis actiones magis ab ipso solo per dent, et quo minus alia corpora cum codem in agendo concurrun eo eius mens aptior est ad distincte intelligendum. Atque ex h praestantiam unius mentis prae aliis cognoscere possumus; deinc causam etiam videre, cur nostri corporis non nisi admodum cor fusam habeamus cognitionem, et alia plura, quae in sequentibu ex his deducam. Qua de causa operae pretium esse duxi, hac ipsa accuratius explicare et demonstrare, ad quod necesse es pauca de natura corporum praemittere.

AXIOMA I. Omnia corpora vel moventur vel quiescunt.

AXIOMA II. Unumquodque corpus iam tardius, iam cele rius movetur.

LEMMA I. Corpora ratione motus et quietis, celeritatis et tai ditatis, et non ratione substantiae ab invicem distinguantus

DEMONSTR. Primam partem huius per se notam suppone

At quod ratione substantiae non distinguantur corpera, patet tam ex prop. 5. quam prop. 8. part. 1.; sed clarius ex iis., quae in schol. prop. 15. part. 1. dicta sunt.

LEMMA II. Omnia corpora in quibusdum conveniunt.

DEMONSTR. In his enim omnia corpora conveniunt, quod unius eiusdemque attributi conceptum involvunt (per defin. 1. haius); deinde quod iam tardius, iam celerius, et absolute iam maveri, iam quiescere possunt.

LEMMA III. Corpus motum vel quiescens ad motum vel quietem.
determinari debuit ab alio corpore, quod etiam ad motum
vel quietem determinatum fuit ab alio, et illud iterum ab
alio, et sic in infinitum.

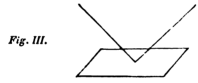
DEMONSTR. Corpora (per defin. 1. huius) res singulares sunt, quae (per lemma 1.) ratione motus et quietis ab invicem distinguuntur; adeoque (per prop. 28. part. 1.) unumquedque ad motum vel quietem necessario determinari debuit ab alia re singulari, nempe (per prop. 6. huius) ab alio corpore, quod (per ax. 1.) etiam vel movetur vel quiesceit. At hoc etiam (per candem rationum) moveri vel quiescere non potuit, nisi ab alio ad motum vel quietem determinatum fuisset, et hoc iterum (per candem rationem) ab alio, et sic in infinitum; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur corpus motum tam diu moveri, donce ab alio corpore ad quiescendum determinetur; et corpus quiescens tam diu etiam quiescere, donce ab alio ad motum determinetur. Quod etiam per se notum est. Nam quum suppono corpus ex. gr. A quiescere, nec ad alia corpora mota attendo, nihil de corpore A dicere potero, nisi quod quiescat. Quod si postea contingat, ut corpus A moveatur, id sane evenire non potuit ex eo, quod quiescehat; ex eo enim nil aliud sequi poterat, quam ut corpus A quiesceret. Si contra supponatur A moveri, quotiescumque ad A tantum attendimus, nihil de codem affirmare poteruns, nisi quod moveatur. Quod si postea contingat, ut A quiescat, id sane evenire etiam non potuit ex motu, quem habebat; ex motu enim nihil aliud sequi poterat, quam ut A moveretur. Contingit itaque a re, quae non erat in A, nempe a causa externa, a qua ad quiescendum determinatum fuit.

236 · ETHICES

AXIOMA I. Omnes modi, quibus corpus aliquod ab alio afficitur corpore, ex natura corporis affecti et simul ex natura corporis afficientis sequuntur; ita ut unum idemque corpus diversimode moveatur pro diversitate naturae corporum moventium, et contra ut diversa corpora ab uno eodemque corpore diversimode moveantur.

AXIOMA II. Quum corpus motum alteri quiescenti quod dimovere nequit impingit, reflectitur, ut moveri pergat; et angulus lineae motus reflectionis cum plano corporis quiescentis, cui impegit, aequalis erit angulo, quem linea motus incidentiae cum eodem plano efficit.



Atque haec de corporibus simplicissimis, quae scilicet solo motu et quiete, celeritate et tarditate ab invicem distinguuntur. Iam ad composita ascendamus.

DEFIN. Quum corpora aliquot eiusdem aut diversae magnitudinis a reliquis ita coërcentur, ut invicem incumbant, vel si eodem aut diversis celeritatis gradibus moventur, ut motus suos invicem certa quadam ratione communicent, illa corpora in vicem unita dicemus, et omnia simul unum corpus sive individuum componere, quod a reliquis per hanc corporum unionem distinguitur.

AXIOMA III. Quo partes individui vel corporis compositi secundum maiores vel minores superficies sibi invicem incumbunt, eo difficilius vel facilius cogi possunt, ut situm suum mutent, et consequenter eo facilius vel difficilius effici potest, ut ipsum individuum aliam figuram induat. Atque hinc corpora, quorum partes secundum magnas superficies invicem incumbunt, dura, quorum autem partes secundum parvas, mollia. et quorum denique partes inter se moventur. fluida vocabo.

LYMMA IV. Si corporis sive individui, quod ex pluribus corporibus componitur, quaedam corpora segregentur, et simul totidem alia eiusdem naturae eorum loco succedant, retinebit individuum suam naturam, uti antea, absque ulla eius formae mutatione.

DEMONSTR. Corpora enim (per lemma 1.) ratione substantiae non distinguuntur. Id autem, quod formam individui constituit, in corporum unione (per defin. praec.) consistit. Atqui haec (per hypothesin), tametsi corporum continua fiat mutatio, retinetur. Retinebit ergo individuum tam ratione substantiae, quam modi, suam naturam, uti ante; q. e. d.

LEMMA V. Si parles individuum componentes maiores minoresve evadant, ea tamen proportione, ut omnes candem, ut antea, ad invicem motus et quietis rationem servent, retinebit itidem individuum suam naturam, ut antea, absque ulla formae mutatione.

DEMONSTR. huius eadem est, ac praecedentis lemmatis.

LEMMA VI. Si corpora quaedam individuum componentia motum, quem versus unam partem habent, aliam versus flectere cogantur, at ita, ut motus suos continuare possint, atque invicem eadem, qua antea, ratione communicare; retinebit itidem individuum suam naturam absque ulla formae mutatione.

DEMONSTR. Per se patet. Id enim omne retinere supponitur, quod in eiusdem definitione formam ipsius constituere diximus.

LEMMA VII. Retinet praeterea individuum sic compositum suam naturam, sive id secundum totum moveatur, sive quiescat, sive versus hanc, sive versus illam partem moveatur, dummodo unaquaeque pars motum suum retineat, eumque, uti antea, reliquis communicet.

DEMONSTR. Patet ex ipsius definitione, quam vide ante lemma 4.

SCHOL. His itaque videmus, qua ratione individuum compositum possit multis modis affici, eius nihilo minus natura ser-

vata. Atque hucusque individuum concepimus, quad non nisi ex corporibus, quae solo motu et quiete, celeritate et tarditate inter se distinguuntur, noc est, quod ex corporibus simplicissimis componitur. Ouod si iam aliud concipiamus ex pluribus diversac naturae individuis compositum, idem pluribus aliis modis posse affici reperiemus, ipsius nihilo minus natura servata. Nam quandoquidem eius unaquaeque pars ex pluribus corporibus est composita; poterit ergo (per lemma praeced.) unaquaeque pars absque ulla ipsius naturae mutatione iam tardius, iam celerius moveri, et consequenter motus suos citius vel tardius reliquis communicare. Ouod si praeterea tertium individuorum genus ex his secundis compositum concipiamus, idem multis aliis modis affici posse reperiemus absque ulla eius formae mutatione. Et si sic porro in infinitum pergamus, facile concipiemus, totam naturam unum esse individuum, cuius partes, hoc est, omnia corpora infinitis modis variant absque ulla totius individui mutatione. Atque haec si animus fuisset de corpore ex professo agere, prolixius explicare et demonstrare debuissem. Sed iam dixi, me aliud velle, nec alia de causa haec adferre, quam quia ex ipsis ea, quae demonstrare constitui, facile possum deducere.

#### POSTULATA.

- I. Corpus humanum componitur ex plurimis (diversae naturae) individuis, quorum unumquodque valde compositum est.
- II. Individuorum, ex quibus corpus humanum componitur, quaedam fluida, quaedam mollia et quaedam denique dura sunt.
- III. Individua corpus humanum componentia, et consequenter ipsum humanum corpus a corporibus externis plurimis modis afficitur.
- IV. Corpus humanum indiget, ut conservetur, plurimis aliis corporibus, a quibus continuo quasi regeneratur.
- V. Quum corporis humani pars sluida a corpore externo determinatur, ut in aliam mollem saepe impingat, eius planum mutat et veluti quaedam corporis externi impellentis vestigia eidem imprimit.

- VI. Corpus humanum potest corpora externa plurimis modis movere plurimisque modis disponere.
- PROPOS. XIV. Mens humana apta est ad plurima percipiendum, et eo aptior, quo eius corpus pluribus modis disponi potest.

DEMONSTR. Corpus enim humanum (per postul. 3. et 6.) plurimis modis a corporibus externis afficitur, disponiturque ad corpora externa plurimis modis afficiendum. At omnia, quae in corpore humano contingunt (per prop. 12. huius), mens humana percipere debet. Est ergo mens humana apta ad plurima percipiendum, et eo aptior etc.; q. e. d.

PROPOS. XV. Idea, quae esse formale humanae mentis constituit, non est simplex, sed ex plurimis ideis composita.

DEMONSTH. Idea, quae esse formale humanae mentis constituit, est idea corporis (per prop. 13. huius), quod (per post. 1.) ex plurimis valde compositis individuis componitur. At cuius-cumque individui corpus componentis datur necessario (per coroll. prop. 3. huius) in Deo idea. Ergo (per prop. 7. huius) idea corporis humani ex plurimis hisce partium componentium ideis est composita; q. e. d.

PROPOS. XVI. Idea cuiuscumque modi, quo corpus humanum a corporibus externis afficitur, involvere debet naturam corporis humani et simul naturam corporis externi.

DEMONSTR. Omnes enim modi, quibus corpus aliquod afficitur, ex natura corporis affecti, et simul ex natura corporis afficientis sequuntur (per ax. 1. post coroll. lemm. 3.). Quare eorum idea (per ax. 4. part. 1.) utriusque corporis naturam necessario involvet. Adeoque idea cuiuscumque modi, quo corpus humanum a corpore externo afficitur, corporis humani et corporis externi naturam involvit; q. e. d.

COROLL. I. Hine sequitur primo, mentem humanam plurimorum corporum naturam una cum sui corporis natura percipere.
COROLL. II. Sequitur secundo, quod ideae, quas corporum
externorum habemus, magis nostri corporis constitutionem, quam
corporum externorum naturam indicant; quod in appendice partis
primae multis exemplis explicui.

PROPOS. XVII. Si humanum corpus affectum est modo, qui naturam corporis alicuius externi involvit, mens humana idem corpus externum ut actu existens, vel ut sibi praesens contemplabitur, donec corpus afficiatur affectu, qui eiusdem corporis existentiam vel praesentiam secludat.

DEMONSTR. Patet. Nam quam diu corpus humanum sic affectum est, tam diu mens humana (per prop. 12. huius) hanc corporis affectionem contemplabitur, hoc est (per prop. praeced.) ideam habebit modi actu existentis, quae naturam corporis externi involvit, hoc est, ideam, quae existentiam vel praesentiam naturae corporis externi non secludit, sed ponit. Adeoque mens (per coroll. 1. praeced.) corpus externum ut actu existens, vel ut praesens contemplabitur, donec afficiatur etc.; q. e. d.

COROLL. Mens corpora externa, a quibus corpus humanum semel affectum fuit, quamvis non existant nec praesentia sint, contemplari tamen poterit, velut praesentia essent.

DEMONSTR. Dum corpora externa corporis humani partes suidas ita determinant, ut in molliores saepe impingant, carum plana (per post. 5.) mutant. Unde sit (vide ax. 2. post coroll. lemm. 3.) ut inde alio modo resectantur, quam antea solebant, et ut etiam postea iisdem novis planis spontaneo suo motu occurrendo, eodem modo resectantur, ac quum a corporibus externis versus illa plana impulsae sunt, et consequenter, ut corpus humanum, dum sic resexae moveri pergunt, eodem modo afficiant, de quo mens (per prop. 12. huius) iterum cogitabit, hoc est (per prop. 17. huius) mens iterum corpus externum ut praesens contemplabitur; et hoc toties, quoties corporis humani partes sui-

dae spontaneo suo motu iisdem planis occurrent. Quare quamvis corpora externa, a quibus corpus humanum affectum semel fuit, non existant, mens tamen eadem toties ut praesentia contemplabitur, quoties haec corporis actio repetetur; q. e. d.

SCHOL. Videmus itaque, qui fieri potest, ut ea quae non sunt veluti praesentia contemplemur, ut saepe fit. Et fieri potest, ut hoc aliis de causis contingat. Sed mihi hic sufficit ostendisse unam, per quam rem sic possem explicare, ac si ipsam per veram causam ostendissem: nec tamen credo, me a vera longe aberrare, quandoquidem omnia illa quae sumpsi postulata vix quicquam continent, quod non constet experientia, de qua nobis non licet dubitare, postquam ostendimus corpus humanum, prout ipsum sentimus, existere (vide coroll, post prop. 13. hujus). Practerea (ex coroll. praeced. et coroll. 2. prop. 16. huius) clare intelligimus, quaenam sit differentia inter ideam ex. gr. Petri, quae essentiam mentis ipsius Petri constituit, et inter ideam ipsius Petri, quae in alio homine, puta in Paulo, est. Illa enim essentiam corporis ipsius Petri directe explicat, nec existentiam involvit nisi quam diu Petrus existit: haec autem magis constitutionem corporis Pauli, quam Petri naturam indicat, et ideo durante illa corporis Pauli constitutione mens Pauli, quamvis Petrus non existat, ipsum tamen ut sibi praesentem contemplabitur. Porro, ut verba usitata retineamus, corporis humani affectiones, quarum ideae corpora externa velut nobis praesentia repraesentant, rerum imagines vocabimus, tametsi rerum figuras non referunt: et quum mens hac ratione contemplatur corpora, eandem imaginari dicemus. Atque hic, ut, quid sit error, indicare incipiam, notetis velim, mentis imaginationes in se spectatas nihil erroris continere, sive mentem ex eo, quod imaginatur, non errare; sed tantum quatenus consideratur, carere idea, quae existentiam illarum rerum, quas sibi praesentes imaginatur, se-Nam si mens, dum res non existentes ut sibi praesentes imaginatur, simul sciret, res illas revera non existere, hanc sane imaginandi potentiam virtuti suae naturae, non vitio tribucret; praesertim si haec imaginandi facultas a sola sua natura penderet, boc est (per defin. 7. part. 1.) si haec mentis imaginandi facultas libera esset.

242

PROPOS. XVIII. Si corpus humanum a duobus vel pluribus corporibus simul affectum fuerit semel, ubi mens postea eorum aliquod imaginabitur, statim et aliorum recordabitur.

DEMONSTR. Mens (per coroll. praeced.) corpus aliquod ea de causa imaginatur, quia scilicet humanum corpus a corporis exterai vestigiis eodem modo afficitur disponiturque, ac affectum est, quum quaedam eius partes ab ipso corpore externo fuerunt impulsae. Sed (per hypothesin) corpus tum ita fuit dispositum, ut mens duo simul corpora imaginaretur. Ergo iam etiam duo simul imaginabitur, atque mens ubi alterius recordabitur; g.e. d.

SCHOL. Hinc clare intelligimus, quid sit memoria. Est enim nihil aliud, quam quaedam concatenatio idearum, naturam rerum, quae extra corpus humanum sunt, involventium, quae in mente fit secundum ordinem et concatenationem affectionum corporis humani. Dico primo concatenationem esse illarum tantum idearum, quae naturam rerum, quae extra corpus humanum sunt, involvunt; non autem idearum, quae earundem rerum naturam explicant. Sunt enim revera (per prop. 16. huius) ideae affectionum corporis humani, quae tam huius, quam corporum externorum naturam involvunt. Dico secundo hanc concatenationem fieri secundum ordinem et concatenationem affectionum corporis humani, ut ipsam distinguerem a concatenatione idearum. quae fit secundum ordinem intellectus, quo res per primas suas causas mens percipit, et qui in omnibus hominibus idem est. Atque hinc porro clare intelligimus, cur mens ex cogitatione unius rei statim in alterius rei cogitationem incidat, quae nullam cum priore habet similitudinem; ut ex. gr. ex cogitatione vocis pomi homo Romanus statim in cogitationem fructus incidit, qui pullam cum articulato illo sono habet similitudinem, nec aliquid commune, nisi quod eiusdem hominis corpus ab his duobus affectum saepe fuit, hoc est, quod ipse homo saepe vocem pomum audivit. dum ipsum fructum videret; et sic unusquisque ex una in aliam cogitationem incidet, prout rerum imagines uniuscuiusque consuetudo in corpore ordinavit. Nam miles ex. gr. visis in arena equi

vestigiis statim ex cogitatione equi in cogitationem equitis, et inde in cogitationem belli etc. incidet. At rusticus ex cogitatione equi in cogitationem aratri, agri etc. incidet; et sic unusquisque, prout rerum imagines consuevit hoc vel alio modo iungere et concatenare, ex una in hanc vel in aliam incidet cogitationem.

PROPOS. XIX. Mens humana ipsum humanum corpus non cognoscit, nec ipsum existere scit, nisi per ideas affectionum, quibus corpus afficitur.

DEMONSTR. Mens enim humana est ipsa idea sive cognitio corporis humani (per prop. 13. huius), quae (per prop. 9. huius) in Deo guidem est. quatenus alia rei singularis idea affectus consideratur; vel quia (per post. 4.) corpus humanum plurimis corporibus indiget, a quibus continuo quasi regeneratur, et ordo et connexio idearum idem est (per prop. 7. huius) ac ordo et connexio causarum, erit haec idea in Deo, quatenus plurimarum rerum singularium ideis affectus consideratur. Deus itaque ideam corporis humani habet, sive corpus humanum cognoscit, quatenus plurimis aliis ideis affectus est, et non quatenus naturam humanae mentis constituit, hoe est (per coroll. prop. 11. huius) mens humana corpus humanum non cognoscit. At ideae affectionum corporis in Dec sunt, quatenus humanae mentis naturam constituit, sive mens humana easdem affectiones percipit (per prop. 12. huius), et consequenter (per prop. 16. huius) ipsum corpus humanum, idque (per prop. 17. huius) ut actu existens. Percipit erge catenus tantum mens humana ipsum humanum corpus; a. e. d.

PROPOS. XX. Mentis humanae datur etiam in Deo idea sive cognitio, quae in Deo eodem modo sequitur et ad Deum eodem modo refertur, ac idea sive cognitio corporis humani.

DEMONSTR. Cogitatio attributum Dei est (per prop. 1. huius); adeoque (per prop. 3. huius) tam eius, quam omnium eius affectionum, et comsequenter (per prop. 11. huius) mentis etiam hu-

244 ETHICES

manae debet necessario in Deo dari idea. Deinde haec mentis idea sive cognitio non sequitur in Deo dari, quatenus infinitus; sed quatenus alia rel singularis idea affectus est (per prop. 9. huius). Sed orde et connexio idearum idem est, ac ordo et connexio causarum (per prop. 7. huius). Sequitur ergo haec mentis idea sive cognitio in Deo, et ad Deum eodem modo refertur, ac idea sive cognitio corporis; q. e. d.

### PROPOS. XXI. Haec mentis idea eodem modo unita est menti, ac ipsa mens unita est corpori.

DEMONSTR. Mentem unitam esse corpori ex eo ostendimus, quod scilicet corpus mentis sit obiectum (vide prop. 12. et 13. huius): adeoque per candem illam rationem idea mentis cum suo obiecto, hoc est, cum ipsa mente codem modo unita esse debet, ac ipsa mens unita est corpori; q. e. d.

SCHOL. Haec propositio longe clarius intelligitur ex dictis in schol. prop. 7. huius. Ibi enim ostendimus corporis ideam et corpus, hoc est (per prop. 13. huius), mentem et corpus, unum et idem esse individuum, quod iam sub cogitationis, iam sub extensionis attributo concipitur. Quare mentis idea et ipsa mens una eademque est res, quae sub uno eodemque attributo, nempe cogitationis, concipitur. Mentis, inquam, idea et ipsa mens in Deo eadem necessitate ex eadem cogitandi potentia sequuntur dari. Nam revera idea mentis, hoc est, idea ideae nihil aliud est, quam forma ideae, quatenus haec ut modus cogitandi absque relatione ad obiectum consideratur. Simulac enim quis aliquid scit, eo ipso scit se id scire, et simul scit se scire quod scit, et sic in infinitum. Sed de his postea.

# PROPOS. XXII. Mens humana non tantum corporis affectiones, sed etiam harum affectionum ideas percipit.

DEMONSTR. Affectionum idearum ideae in Deo eodem modo sequuntur et ad Deum eodem modo referuntur, ac ipsae affectionum ideae; quod eodem modo demonstratur, ac propositio 20.

huius. At ideae affectionum corporis in mente humana sunt (per prop. 12. huius), hoc est (per coroll. prop. 11. huius), in Deo, quatenus humanae mentis essentiam constituit. Ergo harum idearum ideae in Deo erunt, quatenus humanae mentis cognitionem sive ideam habet, hoc est (per prop. 21. huius), in ipsa mente humana, quae propterea non tantum corporis affectiones, sed earum etiam ideas percipit; q. e. d.

PROPOS. XXIII. Mens se ipsam non cognoscit, nisi quatenus corporis affectionum ideas percipit.

DEMONSTR. Mentis idea sive cognitio (per prop. 20. huius) in Deo eodem modo sequitur et ad Deum eodem modo refertur, ac corporis idea sive cognitio. At quoniam (per prop. 19. huius) mens humana ipsum humanum corpus non cognoscit, hoc est (per coroll. prop. 11. huius) quoniam cognitio corporis humani ad Deum non refertur, quatenus humanae mentis naturam constituit; ergo nec cognitio mentis ad Deum refertur, quatenus essentiam mentis humanae constituit; atque adeo (per idem coroll. prop. 11. huius) mens humana eatenus se ipsam non cognoscit. Deinde affectionum, quibus corpus afficitur, ideae naturam ipsius corporis humani involvunt (per prop. 16. huius), hoc est (per prop. 13. huius) cum natura mentis conveniunt. Quare harum idearum cognitio cognitionem mentis necessario involvet. At (per prop. praeced.) harum idearum cognitio in ipsa humana mente est. Ergo mens humana eatenus tantum se ipsam novit; q. e. d.

PROPOS. XXIV. Mens humana partium corpus humanum componentium adaequatam cognitionem non involvit.

DEMONSTR. Partes corpus humanum componentes ad essentiam ipsius corporis non pertinent, nisi quatenus motus suos certa quadam ratione invicem communicant (vide defin. post coroll. lemmat. 3.), et non quatenus ut individua absque relatione ad humanum corpus considerari possunt. Sunt enim partes humani corporis (per post. 1.) valde composita individua, quorum partes

(per lemma 4.) a corpore humano servata omnino eiusdem natura et forma segregari possant, motusque suos (vide ax. 2. post lemma 3.) aliis corporibus-alia ratione communicare. Adeoque (per prep. 3. huius) cuiuscumque partis idea sive cognitio in Deo erit, et quidem (per prop. 9. huius) quatenus affectus consideratur alia idea rei singularis, quae res singularis ipsa parte ordine naturae prior est (per prop. 7. huius). Quod idem praeterea etiam de quacumque parte ipsius individui corpus humanum componentis est dicendum. Adeoque cuiuscumque partis corpus humanum componentis cognitio in Deo est, quatenus plurimis rerum ideis affectus est, et non quatenus corporis humani tantum habet ideam, hoc est (per prop. 13. huius) ideam, quae humanae mentis naturam constituit. Atque adeo (per coroll. prop. 11. huius) humana mens partium corpus humanum componentium adaequatam cognitionem non involvit; q. e. d.

PROPOS. XXV. Idea cuiuscumque affectionis corporis humani adaequatam corporis externi cognitionem non involvit.

DEMONSTR. Ideam affectionis corporis humani eatenus corporis externi naturam involvere ostendimus (vide prop. 16. huius), quatenus externum ipsum humanum corpus certo quodam modo determinat. At quatenus externum corpus individuum est, quod ad corpus humanum non refertur, eius idea sive cognitio in Deo est (per prop. 9. huius), quatenus Deus affectus consideratur alterius rei idea, quae (per prop. 7. huius) ipso corpore externo prior est natura. Quare corporis externi adaequata cognitio in Deo non est, quatenus ideam affectionis humani corporis habet, sive idea affectionis corporis humani adaequatam corporis externi cognitionem non involvit; q. e. d.

PROPOS. XXVI. Mens humana nullum corpus ex ternum ut actu existens percipit, nisi per ideas affectionum sui corporis.

DEMONSTR. Si a corpore aliquo externo corpus humanum

millo modo affectum est; ergo (per prop. 7. huius) nec idea corparis humani, hoc est (per prop. 13. huius) nec mens humana idea existentiae illius corporis ullo etiam modo affecta est, sivé existentiam illius corporis externi ullo modo percipit. At quatrons corpus humanum a corpore aliquo externo aliquo modo affeitur, estenus (per prop. 16. huius cum coroll. eiusdem) corpus externum percipit; q. e. d.

COROLL. Quatenus mens humana corpus externum imaginatur, eatenus adaequatam eius cognitionem non habet.

DEMONSTR. Quum mens humana per ideas affectionum sui corporis corpora externa contemplatur, candem tum imaginari dicimus (vide schol. prop. 17. huius); nec mens alia ratione (per prop. praeced.) corpora externa ut actu existentia imaginari potest. Atque adeo (per prop. 25. huius) quatenus mens corpora externa imaginatur, corum adaequatam cognitionem non habet; q. e. d.

PROPOS. XXVII. Idea cuiuscumque affectionis corporis humani adaequatam ipsius humani corporis cognitionem non involvit.

DEMONSTR. Quaelibet idea cuiuscumque affectionis humani corporis eatenus naturam corporis humani involvit, quatenus ipsum humanum corpus certo quodam modo affici consideratur (vide prop. 16. huius). At quatenus corpus humanum individuum est, quod multis aliis modis affici potest, eius idea etc. Vid. demonstr. prop. 25. huius.

PROPOS. XXVIII. Ideae affectionum corporis humani, quatenus ad humanam mentem tantum referuntur, non sunt clarae et distinctae, sed confusae.

Demonstra. Ideae enim affectionum corporis humani tam corporam externorum, quam ipsius humani corporis naturam involvent (per prop. 16. huius); nec tantum corporis humani, sed citas etias partium usturam involvere debent. Affectiones nam-

que modi sunt (per post. 3.), quibus partes corporis humani, zi consequenter totum corpus afficitur. At (per prop. 24. et 2i. huius) corporum externorum adaequata cognitio, ut et partium corpus humanum componentium, in Deo non est, quatenus humana mente, sed quatenus aliis ideis affectus consideratur. Sunt ergo hae affectionum ideae, quatenus ad solam humanam mentem referuntur, veluti consequentiae absque praemissis, hoc est (at per se notum) ideae confusae; q. e. d.

SCHOL. Idea, quae naturam mentis humanae constituit, demonstratur eodem modo non esse in se sola considerata clam et distincta; ut etiam idea mentis humanae et ideae idearum affectionum corporis humani, quatenus ad solam mentem referuntur, quod unusquisque facile videre potest.

PROPOS. XXIX. Idea ideae cuiuscumque affectionis corporis humani adaequatam humanae mentis cognitionem non involvit.

DEMONSTR. Idea enim affectionis corporis humani (per prop. 27. huius) adaequatam ipsius corporis cognitionem non involvit, sive eius naturam adaequate non exprimit, hoc est (per prop. 13. huius) cum natura mentis non convenit adaequate. Adeoque (per ax. 6. part. 1.) huius ideae idea adaequate humanae mentis naturam non exprimit, sive adaequatam eius cognitionem non involvit; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur, mentem humanam, quoties ex communi naturae ordine res percipit, nec sui ipsius, nec sui corporis, nec corporum externorum adaequatam, sed confusam tantum et mutilatam habere cognitionem. Nam mens se ipsam non cognoscit, nisi quatenus ideas affectionum corporis percipit (per prop. 23. huius). Corpus autem suum (per prop. 19. huius) non percipit, nisi per ipsas affecționum ideas, per quas etiam tantum (per prop. 26. huius) corpora externa percipit. Atque adeo quatenus eas habet, nec sui ipsius (per prop. 29. huius), nec sui corporis (per prop. 27. huius), nec corporum externo-rum (per prop. 25. huius) habet adaequatam cognitionem; sed

tantum (per prop. 28. huius cum eius schol.) mutilatam et confusam; q. e. d.

SCHOL. Dice expresse, quod mens nec sui ipsius, nec sui corporis, nec corporum externorum adaequatam, sed confusam tantam cognitionem habeat, quoties ex communi naturae ordine res percipit, hoc est, quoties externe, ex rerum nempe fortuito occursu, determinatur ad hoc vel illud contemplandum, et non quoties interne, ex eo scilicet quod res plures simul contemplatur, determinatur ad earundem convenientias, differentias et oppugnantias intelligendum. Quoties enim hoc vel alio modo interne disponitur, tum res clare et distincte contemplatur, ut infra ostendam.

PROPOS. XXX. Nos de duratione nostri corporis nullam nisi admodum inadaequatam cognitionem habere possumus.

DEMONSTR. Nostri corporis duratio ab eius essentia non dependet (per ax. 1. huius), nec etiam ab absoluta Dei natura (per prop. 21. part. 1.); sed (per prop. 28. part. 1.) ad existendum et operandum determinatur a talibus causis, quae etiam ab aliis determinatae sunt ad existendum et operandum certa ac determinata ratione, et hae iterum ab aliis, et sic in infinitum. Nostri igitur corporis duratio a communi naturae ordine et rerum constitutione pendet. Qua autem ratione res constitutae sint, eius rei adaequata cognitio datur in Deo, quatenus earum omnium ideas, et non quatenus tantum humani corporis ideam habet (per coroll. prop. 9. huius). Quare cognitio durationis nostri corporis est in Deo admodum inadaequata, quatenus tantum naturam mentis humanae constituere consideratur, hoc est (per coroll. prop. 11. huius) haec cognitio est in nostra mente admodum inadaequata; q. e. d.

PROPOS. XXXI. Nos de duratione rerum singularium, quae extra nos sunt, nullam nisi admodum inadaequatam cognitionem habere possumus.

DEMORSTE. Unaquaeque enim res singularis, sicuti huma-

250 ETHICES

num cerpus, ab alia re singulari determinari debet ad existendum et operandum certa ac determinata ratione; et hacc iterum ab alia, et sic in infinitum (per prop. 28. part. 1.). Quum autem ex hac communi ferum singularium proprietate in praecedenti propos. demonstraverimus, nos de duratione nostri corporis non nisi admodum inadaequatam cognitionem habere; ergo hoc idem de rerum singularium duratione erit concludendum, quod scilicet eius non nisi admodum inadaequatam cognitionem habere possumus; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur, omnes res particulares contingentes et corruptibiles esse. Nam de earum duratione nullam adaequatam cognitionem habere possumus (per prop. praeced.), et hos est id, quod per rerum contingentiam et corruptionis possibilitatem nobis est intelligendum. Vide schol. 1. prop. 33. part. 1. Nam (per prop. 29. part. 1.) praeter hos aullum datur contingens.

### PROPOS. XXXII. Omnes ideae, quatenus ad Deum referuntur, verae sunt.

DEMONSTR. Omnes enim ideae, quae in Deo sunt, cum suis ideatis omnino conveniunt (per coroll. prop. 7. huius); adeoque (per ax. 6. part. 1.) omnes verae sunt; q. e. d.

### PROPOS. XXXIII. Nihil in ideis positivum est, propter quod falsae dicuntur.

DEMONSTR. Si negas, concipe, si fieri potest, modum positivum cogitandi, qui formam erroris sive falsitatis constituat. Hic cogitandi modus non potest esse in Deo (per prop. praeced.); extra Deum autom etiam nec esse nec concipi potest (per prop. 15. part. 1.). Atque adoo nihil potest dari positivum in ideis, propter quod falsae dicuntur; q. e. d.

## PROPOS. XXXIV. Omnis idea, quae in nobis est absoluta sive adaequata et perfecta, vera est.

DEMONSTR. Quum dicimus, dari in nobis ideam adaequatam et perfectam, nihil aliud dicimus (per coroll. prop. 11. huius)

quam quod in Deo, quatenus nostrae mentis essentiam constituit, detar idea adacquata et perfecta, et consequenter (per prop. 32. huim) nihil aliud dicimus, quam quod talis idea sit vera: q. e. d.

PROPOS. XXXV. Falsitas consistit in cognitionis privatione, quam ideae inadaequatae sive mutilatae et confusae involvent.

DEMONSTR. Nihil in ideis positivum datur, quod falsitatis formam constituat (per prop. 33. huius). At falsitas in absoluta privatione consistere nequit (mentes enim, non corpora errare nec falli dicuntur), neque etiam in absoluta ignorantia; diversa enim sunt ignorare et errare. Quare in cognitionis privatione, quam rerum inadaequata cognitio sive ideae inadaequatae et confusae involvant, consistit; q. e. d.

SCHOL. In scholio prop. 17. huius partis explicui, qua ratione error in cognitionis privatione consistit. Sed ad uberiorem huius rei explicationem exemplum dabo. Nempe falluntur homines, quod se liberos esse putant; quae opinio in hoc solo consistit, quod suarum actionum sint conscii et ignari causarum, a quibus determinantur. Haec ergo est eorum libertatis idea, quod suarum actionum nullam cognoscant causam. Nam quod aiunt, humanas actiones a voluntate pendere, verba sunt, quorum nullam habent ideam. Quid enim voluntas sit et quomodo moveat corpus, ignorant omnes; qui aliud iactant, animae sedes et habitacula fingunt, vel risum vel nauseam movere solent. Sic quum solem intuemur, eum ducentos circiter pedes a nobis distare imaginamur; qui error in hac sola imaginatione non consistit, sed in eo, quod dum ipsum sic imaginamur, veram eius distantiam et huius imaginationis causam ignoramus. Nam tametsi postea cognoscamus, eundem ultra 600 terrae diametros a nobis distare. ipsum nihilo minus prope adesse imaginabimur; non enim solem adeo propinguum imaginamur, propterea quod veram eius distantiam ignoramus, sed propterea, quod affectio nostri corporis cesentiam solis involvit, quatenus ipsum corpus ab codem afficitor.

252 ETHICES

PROPOS. XXXVI. Ideae inadaequatae et confusae eadem necessitate consequentur, ac adaequatae sive clarae et distinctae ideae.

DEMONSTR. Ideae omnes in Deó sunt (per prop. 15. part. 1.), et quatenus ad Deum referuntur, sunt verae (per prop. 32. huius) et (per coroll. prop. 7. huius) adaequatae; adeoque nullae inadaequatae nec confusae sunt, nisi quatenus ad singularem alicuius mentem referuntur. Qua de re vide prop. 24. et 28. huius. Adeoque omnes tam adaequatae, quam inadaequatae eadem necessitate (per coroll. prop. 6. huius) consequuntur; q. e. d.

PROPOS. XXXVII. Id quod omnibus commune (de his vide supra lemma 2.), quodque aeque in parte ac in toto est, nullius rei singularis essentiam constituit.

DEMONSTR. Si negas, concipe, si fieri potest, id essentiam alicuius rei singularis constituere, nempe essentiam B. Ergo (per defin. 2. huius) id sine B non poterit esse, neque concipi. Atqui hoc est contra hypothesin. Ergo id ad essentiam B non pertinet, nec alterius rei singularis essentiam constituit; q. e. d.

PROPOS. XXXVIII. Illa quae omnibus communia, quaeque aeque in parte ac in toto sunt, non possunt concipi nisi adaequate.

DEMONSTR. Sit A aliquid, quod omnibus corporibus commune, quodque aeque in parte cuiuscumque corporis ac in toto est. Dico A non posse concipi nisi adaequate. Nam eius idea (per coroll. prop. 7. huius) erit necessario in Deo adaequata, tam quatenus ideam corporis humani, quam quatenus ideas habet eiusdem affectionum, quae (per prop. 16. 25. et 27. huius) tam corporis humani, quam corporum externorum naturam ex parte involvunt, hoc est (per prop. 12. et 13. huius) haec idea erit necessario in Deo adaequata, quatenus mentem humanam constituit, sive quatenus ideas habet, quae in mente humana sunt. Mens

igitur (per coroll. prop. 11. huius) A necessario adaequate percipit, idque tam quatenus se, quam quatenus suum, vel quodcumque externum corpus percipit; nec A alio modo potest concipi; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur, dari quasdam ideas sive notiones omnibus hominibus communes. Nam (per lemma 2.) omnia corpora in quibusdam conveniunt, quae (per prop. praeced.) ab omnibus debent adaequate sive clare et distincte percipi.

PROPOS. XXXIX. Id quod corpori humano et quibusdam corporibus externis, a quibus corpus humanum affici solet, quodque in cuiuscumque horum parte aeque ac in toto commune est et proprium, eius etiam idea erit in mente adaequata.

DEMONSTR. Sit A id quod corpori humano et quibusdam corporibus externis commune est et proprium, quodque aeque in humano corpore ac in iisdem corporibus externis, et quod denique aeque in cuiuscumque corporis externi parte ac in toto est. Ipsius A dabitur in Deo idea adaequata (per coroll. prop. 7. huius), tam quatenus ideam corporis humani, quam quatenus positorum corporum externorum ideas habet. Ponatur iam humanum corpus a corpore externo affici per id quod cum eo habet commune, hoc est, ab A. Huius affectionis idea proprietatem A involvet (per prop. 16. huius); atque adeo (per idem coroll. prop. 7. huius) idea huius affectionis, quatenus proprietatem A involvit, erit in Deo adaequata, quatenus idea corporis humani affectus est, hoc est (per prop. 13. huius) quatenus mentis humanae naturam constituit. Adeoque (per coroll. prop. 11. huius) haec idea est etiam in mente humana adaequata; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur, quod mens eo aptior est ad plura adaequate percipiendum, quo eius corpus plura habet cum aliis corporibus communia.

PROPOS. XL. Quaecumque ideae in mente sequuntur ex ideis, quae in ipsa sunt adaequatae, sunt etiam adaequatae.

254

DEMONSTR. Patet. Nam quum dicimus, in mente humana ideam sequi ex ideis, quae in ipsa sunt adaequatae, nihil alimd dicimus (per coroll. prop. 11. huius) quam quod in ipso divine intellectu detur idea, cuius Deus est causa, non quatenus infinitus est, nec quatenus plurimarum rerum singularium ideis affectus est; sed quatenus tantum humanae mentis essentiam constituit.

SCHOL. I. His causam notionum, quae communes vocantur quaeque ratiocinii nostri fundamenta sunt, explicui. Sed aliae quorundam axiomatum sive notionum causae dantur, quas hac nostra methodo explicare e re foret. Ex iis namque constaret. quaenam notiones prae reliquis utiliores, quaenam vere vix ullius usus essent; deinde quaenam communes, et quaenam jis tantum, qui praeiudiciis non laborant, clarae et distinctae; et quaenam denique male fundatae sint. Praeterea constaret, unde notiones illae, quas secundas vocant, et consequenter axiomata, quae in fisdem fundantur, suam duxerunt originem, et alia quae circa haec aliquando meditatus sum. Sed quoniam haec ahi dicavi tractatui, et etiam ne propter nimiam huius rei prolixitatem fastidium crearem, hac re hic supersedere decrevi. Attamen ne quid horum omittam, quod scitu necessarium sit, causas breviter addam, ex quibus termini transcendentales dicti suam duxerunt originem, ut ens. res, aliquid. Hi termini ex hoc oriuntur, quod scilicet humanum corpus, quandoquidem limitatum est, tantum est capex certi imaginum numeri (quid imago sit explicui in schol. prop. 17. huius) in se distincte simul formandi: qui si excedatur, hae imagines confundi incipient, et si hic imaginum numerus, quarum corpus est capax, ut eas in se simul distincte formet, longe excedatur, omnes inter se plane confundentur. Quum hoc ita se habeat, patet ex coroll. prop. 17. et prop. 18. huius, quod mens humana tot corpora distincte simul imaginari poterit, quot in ipsius corpore imagines possunt simul formari. At ubi imagines in corpore plane confunduntur, mens etiam omnia corpora confuse sine ulla distinctione imaginabitur et quasi sub uno attributo comprehendet, nempe sub attributo entis, rei etc. Potest hoc etiam ex eo deduci, quod imagines non semper aeque vigeant, et ex aliis causis his analogis, quas hic explicare non est opus; nam ad nostrum, ad quem collimamus, sco-

num unem tantum sufficit considerare. Nam omnes huc redeunt. ened hi termini ideas significent summo gradu confusas. Ex similibus deinde causis ortae sunt notiones illae, quas universales vecant, ut homo, equus, canis etc. Videlicet quia in corpore humano tot imagines, ex. gr. hominum formantur simul, ut vim imaginandi pon quidem penitus, sed eo usque tamen superent. at singulorum parvas differentias (videlicet uniuscuiusque colorem magnitudinem etc.) eorumque determinatum numerum mens imaginari nequeat, et id tantum, in quo omnes, quatenus corpus ab iisdem afficitur, conveniunt, distincte imaginetur; nam ab eo corpus, maxime scilicet ab unoquoque singulari, affectum fuit, atque hoc nomine hominis exprimit, hocque de infinitis singularibus praedicat. Nam singularium determinatum numerum, ut diximus, imaginari nequit. Sed notandum, has notiones non ab omnibus eodem modo formari, sed apud unumquemque variare pro ratione rei, a qua corpus affectum saepius fuit. quamque facilius mens imaginatur vel recordatur. Ex. gr. qui sacrius cum admiratione hominum staturam contemplati sunt. sub nomine hominis intelligunt animal erectae staturae; qui vero aliud assueti sunt contemplari, aliam hominum communem imaginem formabunt, nempe, hominem esse animal risibile, animal bipes, sine plumis, animal rationale; et sic de reliquis unusquisque pro dispositione sui corporis rerum universales imagines formabit. Quare non mirum est, quod inter philosophos, qui res naturales per solas rerum imagines explicare voluerunt, tot sint ertae controversiae.

SCHOL. II. Ex amnibus supra dictis clare apparet, nos multa percipere et notiones universales formare 1. ex singularibus nobis per sensus mutilate, confuse et sine ordine ad intellectum repraesentatis (vide coroll. prop. 29. huius): et ideo tales perceptiones cognitionem ab experientia vaga vocare consuevi. 2. Ex signis, ex. gr. ex eo, quod auditis aut lectis quibusdam verbis rerum recordemur, et earum quasdam ideas formemus similes iis, per quas res imaginamur. Vide schol. prop. 18. huius. Utrumque hunc res contemplandi modum cognitionem primi generis, opinionem vel imaginationem be posterum vocabo. 3. Denique ex eo, quod notiones commu-

nes rerumque proprietatum ideas adaequatas habemus. coroll, prop. 38, et 39, cum eius coroll, et prop. 40, huius. Atque hune rationem et secundi generis cognitionem vocabo. Praeter haec duo cognitionis genera datur, ut in sequentibus ostendam, aliud tertium, quod scientiam intuitivam voca-Atque hoc cognoscendi genus procedit ab adaequata idea essentiae formalis quorundam Dei attributorum ad adaequatam cognitionem essentiae rerum. Haec omnia unius rei exemplo ex-Dantur ex. gr. tres numeri ad quartum obtinendum, qui sit ad tertium, ut secundus ad primum. Non dubitant mercatores secundum in tertium ducere et productum per primum dividere; quia scilicet ea, quae a magistro absque ulla demonstratione audiverunt, nondum tradiderunt oblivioni, vel quia id saepe in numeris simplicissimis experti sunt, vel ex vi demonstrationis prop. 19. libr. 7. element. Euclidis, nempe ex communi proprietate proportionalium. At in numeris simplicissimis nihil horum opus est. Ex. gr. datis numeris 1. 2. 3. nemo non videt, quartum numerum proportionalem esse 6., atque hoc multo clarius. quia ex ipsa ratione, quam primum ad secundum habere uno intuitu videmus, ipsum quartum concludimus.

PROPOS. XLI. Cognitio primi generis unica est falsitatis causa, secundi autem et tertii est necessario vera.

Demonstr. Ad primi generis cognitionem illas omnes ideas diximus in praeced. schol. pertinere, quae sunt inadaequatae et confusae; atque adeo (per prop. 35. huius) haec cognitio unica est falsitatis causa. Deinde ad cognitionem secundi et tertii illas pertinere diximus, quae sunt adaequatae; adeoque (per prop. 34. huius) est necessario vera; q. e. d.

PROPOS. XLII. Secundi et tertii, et non primi generis cognitio docet nos verum a falso distinguere.

DEMONSTR. Haec propositio per se patet. Qui enim inter rerum et falsum scit distinguere, debet adaequatam veri et falsi

habere ideam, hoc est (per schol. 2. prop. 40. huins) verum et falsum secundo aut tertio cognitionis genere cognoscere.

PROPOS. XLIII. Qui veram habet ideam, simul scit se veram habere ideam, nec de rei veritate potest dubitare.

DEMONSTR. Idea vera in nobis est illa, quae in Deo, quatenus per naturam mentis humanae explicatur, est adaequata (per coroll. prop. 11. huius). Ponamus itaque, dari in Deo, quatenus per naturam mentis humanae explicatur, ideam adaequatam A. Huius ideae debet necessario dari etiam in Deo idea, quae abeum eodem modo refertar, ac idea A (per prop. 20. huius, cuius demonstratio universalis est). At idea A ad Deum referri supponitur, quatenus per naturam mentis humanae explicatur; ergo etiam idea ideae A ad Deum eodem modo debet referri, hoc est (per idem coroll. prop. 11. huius) haec adaequata idea ideae A erit in ipsa mente, quae ideam adaequatam A habet; adeoque qui adaequatam habet ideam, sive (per prop. 34. huius) qui vere rem cognoscit, debet simul suae cognitionis adaequatam habere ideam, sive veram cognitionem, hoc est (ut per se manifestum) debet simul esse certus: g. e. d.

SCHOL. In scholio propos. 21. huius partis explicui, quid sit idea ideae. Sed notandum, praecedentem propositionem per se satis esse manifestam. Nam nemo, qui veram habet ideam, ignorat veram ideam summam certitudinem involvere. Veram namque habere ideam nihil aliud significat, quam perfecte sive optime rem cognoscere; nec sane aliquis de hac re dubitare potest, nisi putet, ideam quid mutum instar picturae in tabula, et non modum cogitandi esse, nempe ipsum intelligere. Et quaeso, quis scire potest, se rem aliquam intelligere, nisi prius rem intelligat? hoc est, quis potest scire, se de aliqua re certum esse, nisi prius de ea re certus sit? Deinde quid idea vera clarius et certius dari potest, quod norma sit veritatis? Sane sicut lux se ipsam et tenebras manifestat, sic veritas norma sui et falsi est. Atque his me ad has quaestiones respondisse puto: nempe si idea vera, quate-Bus tantum dicitur cum suo ideato convenire, a falsa distinguitur,

nihil ergo realitatis aut perfectionis idea vera habet prae falsa (quandoquidem per solam denominationem extrinsecam distinguuntur), et consequenter neque etiam homo, qui veras, prae illo, qui falsas tantum ideas habet. Deinde unde fit, ut homines falsas habeant ideas? Et denique, unde aliquis certo scire potest, se ideas habere, quae cum suis ideatis conveniant? Ad has, inquam, quaestiones me iam respondisse puto. Nam quod ad differentiam inter ideam veram et falsam attinet, constat ex propositione 35. huius, illam ad hanc sese habere, ut ens ad non ens: falsitatis autem causas a propositione 19. usque ad 35. cum eius scholio clarissime ostendi. Ex quibus etiam apparet, quid inter hominem. qui veras habet ideas, et hominem, qui non nisi falsas habet, intersit. Quod denique ultimum attinet; nempe, undenam homo scire potest se habere ideam, quae cum suo ideato conveniat, id modo satis superque ostendi ex hoc solo oriri, quod ideam habet, quae cum suo ideato convenit, sive quod veritas sui sit norma. His adde, quod mens nostra, quatenus res vere percipit, pars est infiniti Dei intellectus (per coroll. prop. 11. huius); adeoque tam necesse est, ut mentis clarae et distinctae ideae verae sint, ac Dei ideae.

PROPOS. XLIV. De natura rationis non est res ut contingentes, sed ut necessarias contemplari.

DEMONSTR. De natura rationis est res vere percipere (per prop. 41. huius), nempe (per ax. 6. part. 1.) ut in se sunt, hoc est (per prop. 29. part. 1.) non ut contingentes, sed ut necessarias; c. e. d.

COROLL. I. Hinc sequitur, a sola imaginatione pendere, quod res tam respectu praeteriti, quam futuri, ut contingentes contemplemur.

SCHOL. Qua autem ratione hoc flat, paucis explicabo. Ostendimus supra (prop. 17. huius cum eius coroll.) mentem, quamvis res non existant, eas tamen semper ut sibi praesentes îmaginari, nisi causae occurrant, quae earum praesentem existentiam secludant. Deinde (prop. 18. huius) ostendimus, quod, si corpus humanum semel a duobus corporibus externis simul af-

fectum fuit, ubi mens postea eorum alterutrum imaginabitur. statim et alterius recordabitur, hoc est, ambo ut sibi praesentia contemplabitur, nisi causae occurrant, quae eorum praesentem existentiam secludant. Praeterea nemo dubitat, quin etiam tempus imaginemur, nempe ex eo, quod corpora alia aliis tardius vel celerius, vel aeque celeriter moveri imaginemur. Ponamus itaque puerum, qui heri prima vice hora matutina viderit Petrum. meridiana autem Paulum et vespertina Simeonem, atque hodie iterum matutina hora Petrum. Ex propos. 18. huius partis patet. quod simulae matutinam lucem videt, illico solem eandem coeli. quam die praecedenti viderit, partem percurrentem sive diem integrum, et simul cum tempore matutino Petrum, cum meridiano autem Paulum et cum vespertino Simeonem imaginabitur, hoc est, Pauli et Simeonis existentiam cum relatione ad futurum tempus imaginabitur: et contra, si hora vespertina Simeonem videat. Paulum et Petrum ad tempus praeteritum referet, eosdem scilicet simul cum tempore praeterito imaginando; atque haec eo constantius, quo saepius eos eodem hoc ordine viderit. Quod si aliquando contingat, ut alia quadam vespera loco Simeonis Iacobum videat, tum sequenti mane cum tempore vespertino iam Simeonem, iam Iacobum, non vero ambos simul imaginabitur. Nam alterutrum tantum, non autem ambos simul tempore vespertino vidisse supponitur. Fluctuabitur itaque eius imaginatio, et cum futuro tempore vespertino iam hunc, iam illum imaginabitur, hoc est, neutrum certo; sed utrumque contingenter futurum contemplabitur. Atque hace imaginationis fluctuatio eadem erit, si imaginatio rerum sit, quas eodem modo cum relatione ad tempus praeteritum vel praesens contemplamur, et consequenter res tam ad tempus praesens, quam ad praeteritum vel futurum relatas ut contingentes imaginabimur.

COROLL. II. De natura rationis est res sub quadam aeternitatis specie percipere.

DEMONSTR. De natura enim rationis est res ut necessarias et non ut contingentes contemplari (per prop. praeced.). Hanc autem rerum necessitatem (per prop. 41. huius) vere, hoc est (per az. 6. part. 1.) ut in se est, percipit. Sed (per prop. 16. part. 1.) hasc rerum necessitas est ipsa Dei aeternae naturae necessitas.

260

Ergo de natura rationis est res sub hac aeternitatis specie contemplari. Adde, quod fundamenta rationis notiones sint (per prop. 36. huius) quae illa explicant, quae omnibus communia sunt, quaeque (per prop. 37. huius) nullius rei singularis essentiam explicant; quaeque propterea absque ulla temporis relatione, sed sub quadam aeternitatis specie debent concipi; q. e. d.

PROPOS. XLV. Unaquaeque cuiuscumque corporis, vel rei singularis actu existentis idea Dei aeternam et infinitam essentiam necessario involvit,

DEMONSTR. Idea rei singularis actu existentis ipsius rei tam essentiam, quam existentiam necessario involvit (per coroll. prop. 8; huius). At res singulares (per prop. 15. part. 1.) non possunt sine Deo concipi; sed quia (per prop. 6. huius) Deum pro causa habent, quatenus sub attributo consideratur, cuius res ipsae modi sunt, debent necessario earum ideae (per ax. 4. part. 1.) ipsarum attributi conceptum, hoc est (per defin. 6. part. 1.) Dei aeternam et infinitam essentiam involvere; q. e. d.

SCHOL. Hic per existentiam non intelligo durationem, hoc est, existentiam, quatenus abstracte concipitur et tauquam quaedam quantitatis species. Nam loquor de ipsa natura existentiae, quae rebus singularibus tribuitur, propterea quod ex aeterna necessitate Dei naturae infinita infinitis modis sequuntur. Vide prop. 16. part. 1. Loquor, inquam, de ipsa existentia rerum singularium, quatenus in Deo sunt. Nam etsi unaquaeque ab alia re singulari determinetur ad certo modo existendum; vis tamen, qua unaquaeque in existendo perseverat, ex aeterna necessitate naturae Dei sequitur. Qua de re vide coroll. prop. 24. part. 1.

PROPOS. XLVI. Cognitio aeternae et infinitae essentiae Dei, quam unaquaeque idea involvit, est adaequata et perfecta.

DEMONSTR. Demonstratio praecedentis propositionis universalis est, et sive res ut pars, sive ut totum consideretur, eius idea sive totius sit, sive partis (per prop. praeced.), Dei acternam et infinitam essentiam involvet. Quare id, quod cognitionem acternae et infinitae essentiae Dei dat, omnibus commune et acque in parte, ac in toto est, adeoque (per prop. 38. huius) erit bace cognitio adaequata; q. e. d.

### PROPOS. XLVII. Mens humana adaequatam habet cognitionem aeternae et infinitae essentiae Dei.

DEMONSTR. Mens humana ideas habet (per prop. 22. huius), ex quibus (per prop. 23. huius) se suumque corpus (per prop. 19. huius) et (per coroll. prop. 16. et per prop. 17. huius) corpora externa ut actu existentia percipit; adeoque (per prop. 45. et 46. huius) cognitionem acternae et infinitae essentiae Dei habet adaequatam; q. e. d.

SCHOL. Hinc videmus, Dei infinitam essentiam eiusque aeternitatem omnibus esse notam. Quum autem omnia in Deo sint et per Deum concipiantur, sequitur, nos ex cognitione hac plurima posse deducere, quae adaequate cognoscamus, atque adeo tertium illud cognitionis genus formare, de quo diximus in scholio 2. propos. 40. huius partis, et de cuius praestantia et utilitate in quinta parte erit nobis dicendi locus. Quod autem homines non aeque claram Dei, ac notionum communium habeant cognitionem, inde fit. quod Deum imaginari nequeant ut corpora, et quod nomen Deus iunxerunt imaginibus rerum, quas videre solent, quod homines vix vitare possunt, quia continuo a corporibus externis afficiuntur. Et profecto plerique errores in hoc solo consistunt, quod scilicet nomina rebus non recte applicamus. Quum enim aliquis ait, lineas, quae ex centro circuli ad eiusdem circumferentiam ducuntur, esse inaequales, ille sane aliud tum saltem per circulum intelligit, quam mathematici. Sic quum homines in calculo errant, alios numeros in mente, alios in charta habent. Quare si ipsorum mentem spectes, non errant sane; videntur tamen errare, quia ipsos in mente putamus habere numeros, qui in charta sunt. Si hoc non esset, nihil eosdem errare crederemus; ut non credidi quendam errare, quem nuper audivi clamantem, suum atrium volasse in gallinam vicini, quia scilicet insius mens satis perspecta mihi videbatur. Atque hinc pleraeque oriuntur controversiae, nempe quia homines mentem suam non recte explicant, vel quia alterius mentem male interpretantur. Nam revera dum sibi maxime contradicunt, vel eadem vel diversa cogitant, ita ut, quos in alio errores et absurda esse putant, non sint.

PROPOS. XLVIII. In mente nulla est absoluta sive libera voluntas, sed mens ad hoc vel illud volendum determinatur a causa, quae etiam ab alia determinata est, et haec iterum ab alia, et sic in infinitum.

DEMONSTR. Mens certus et determinatus modus cogitandi est (per prop. 11. huius), adeoque (per coroll. 2. prop. 17. part. 1.) suarum actionum non potest esse causa libera, sive absolutam facultatem volendi et nolendi habere non potest; sed ad hoc vel illud volendum (per prop. 28. part. 1.) determinari debet a causa, quae etiam ab alia determinata est, et haec iterum ab alia etc.; q. e. d.

SCHOL. Eodem hoc modo demonstratur in mente nullam dari facultatem absolutam intelligendi, cupiendi, amandi etc. Unde sequitur, has et similes facultates vel prorsus fictitias, vel nihil esse praeter entia metaphysica sive universalia, quae ex particularibus formare solemus: adeo ut intellectus et voluntas ad hanc et illam ideam, vel ad hanc et illam volitionem eodem modo sese habeant, ac lapideitas ad hunc et illum lapidem, vel ut homo ad Petrum et Paulum. Causam autem, cur homines se liberos esse putent, expliculmus in appendice partis primae. Verum antequam ulterius pergam, venit hic notandum, me per voluntatem affirmandi et negandi facultatem, non autem cupiditatem intelligere: facultatem, inquam, intelligo, qua mens, quid verum quidve falsum sit, affirmat vel negat, et non cupiditatem, qua mens res appetit vel aversatur. At postquam demonstravimus, has facultates notiones esse universales, quae a singularibus, ex quibus easdem formamus, non distinguuntur, inquirendum iam est, an ipsae volitiones aliquid sint praeter ipsas rerum ideas. Inquirendum, inquam, est, an in mente alia affirmatio et negatio detar praeter illam, quam idea, quatenus idea est, invoivit, qua de re vide sequentem propositionem, ut et definitionem 3. huius, ne cogitatio in picturas incidat. Non enim per ideas imagines, quales in fundo oculi et, si placet, in medio cerebro formantur, sed cogitationis conceptus intelligo.

PROPOS. XLIX. In mente nulla datur volitio sive affirmatio et negatio praeter illam, quam idea, quatenus idea est, involvit.

DEMONSTR. In mente (per prop. praeced.) nulla datur absoluta facultas volendi et nolendi, sed tantum singulares volitiones. pempe haec et illa affirmatio, et haec et illa negatio. Concipiamus itaque singularem aliquam volitionem, nempe modum cogitandi, quo mens affirmat, tres angulos trianguli aequales esse duobus rectis. Haec affirmatio conceptum sive ideam trianguli involvit, hoc est, sine idea trianguli non potest concipi. Idem enim est, si dicam, quod A conceptum B debeat involvere, ac quod A sine B non possit concipi. Deinde haec affirmatio (per ax. 3. huius) non potest etiam sine idea trianguli esse. Haec ergo affirmatio sine idea trianguli nec esse nec concipi potest. Porro haec trianguli idea, hanc eandem affirmationem involvere debet, nempe quod tres eius anguli aequentur duobus rectis. Quare et vice versa haec trianguli idea sine hac affirmatione nec esse nec concipi potest; adeoque (per defin. 2. huius) haec affirmatio ad essentiam ideae trianguli pertinet, nec aliud praeter ipsam est. Et quod de hac volitione diximus (quandoquidem eam ad libitum sumpsimus), dicendum etiam est de quacumque volitione, nempe quod praeter ideam nihil sit; q. e. d.

COROLL. Voluntas et intellectus unum et idem sunt.

DEMONSTR. Voluntas et intellectus nihil praeter ipsas singulares volitiones et ideas sunt (per prop. 48. huius et eiusdem schol.). At singularis volitio et idea (per prop. praeced.) unum et idem sunt. Ergo voluntas et intellectus unum et idem sunt; q. e. d.

SCHOL. His causam, quae communiter erroris esse statuiter, sustulimus. Supra autem ostendimus, falsitatem in sola

privatione, quam ideae mutilatae et confusae involvunt. consistere. Quare idea falsa, quatenus falsa est, certitudinem non involvit. Ouum itaque dicimus, hominem in falsis acquiescere. nec de iis dubitare, non ideo insum certum esse, sed tantum non dubitare dicimus, vel quod in falsis acquiescit, quia nullae causae dantur, quae efficiant, ut ipsius imaginatio fluctuetur. Qua de re vide scholium propos. 44. huius partis. Quantumvis igitur homo falsis adhaerere supponatur, nunquam tamen ipsum certum esse dicemus. Nam per certitudinem quid positivum intelligimus (vide prop. 43, hujus cum eiusdem schol.), non vero dubitationis privationem. At per certitudinis privationem falsitatem intelligimus. Sed ad uberiorem explicationem praecedentis propositionis quaedam monenda supersunt. Superest deinde, ut ad obiectiones, quae in nostram hanc doctrinam obiici possunt, respondeam. Et denique, ut omnem amoveam scrupulum, operae pretium esse duxi, huius doctrinae quasdam utilitates indicare. Quasdam, inquam: nam praecipuae ex iis, quae in quinta parte dicemus, melius intelligentur.

Incipio igitur a primo, lectoresque moneo, ut accurate distinguant inter ideam sive mentis conceptum, et inter imagines rerum, quas imaginamur. Deinde necesse est, ut distinguant inter ideas et verba, quibus res significamus. Nam quia haec tria, imagines scilicet, verba et ideae, a multis vel plane confunduntur, vel non satis accurate, vel denique non satis caute distinguuntur, ideo hanc de voluntate doctrinam scitu prorsus necessariam tam ad speculationem, quam ad vitam sapienter instituendam plane igno-Quippe qui putant ideas consistere in imaginibus, quae in nobis ex corporum occursu formantur, sibi persuadent, ideas illas rerum, quarum similem nullam imaginem formare possumus, non esse ideas, sed tantum figmenta, quae ex libero voluntatis arbitrio fingimus; ideas igitur veluti picturas in tabula mutas aspiciunt, et hoc praeiudicio praeoccupati non vident, ideam, quatenus idea est, affirmationem aut negationem involvere. Deinde qui verba confundunt cum idea, vel cum ipsa affirmatione, quam idea involvit, putant se posse contra id, quod sentiunt, velle; quando aliquid solis verbis contra id, quod sentiunt, affirmant aut negant Haec autem praejudicia exuere facile is poterit,

qui ad naturam cogitationis attendit, quae extensionis conceptum minime involvit; atque adeo clare intelliget, ideam (quandoquidem modus cogitandi est) neque in rei alicuius imagine, neque in verbis consistere. Verborum namque et imaginum essentia a solis motibus corporeis constituitur, qui cogitationis conceptum minime involvint.

Atque hace pauca de his monuisse sufficiat. Quare ad pracdictas objectiones transeo. Harum prima est, quod constare putant, voluntatem latius se extendere, quam intellectum: atone adeo ab codem diversam esse. Ratio autem, cur putant. voluntatem latius se extendere, quam intellectum, est, quia se experiri aiunt, se non maiore assentiendi sive affirmandi et negandi facultate indigere ad infinitis aliis rebus, quas non percipimus, assentiendum, quam iam habemus; at quidem maiori facultate intelligendi. Distinguitur ergo voluntas ab intellectu, quod finitus hic sit, illa autem infinita. Secundo nobis obiici potest, quod experientia nihil clarius videatur docere, quam quod postrum judicium possumus suspendere, ne rebus, quas percipimus, assentiamur; quod hinc etiam confirmatur, quod neme dicitur decipi, quatenus aliquid percipit, sed tantum quatenus assentitur aut dissentit. Ex. gr. qui equum alatum fingit, non ideo concedit dari equum alatum, hoc est, non ideo decipitur, nisi simul concedat, dari equum alatum. Nihil igitur clarius videtur docere experientia, quam quod voluntas sive facultas assentiendi libera sit et a facultate intelligendi diversa. Tertio obiici potest, quod una affirmatio non plus realitatis videtur continere, quam alia, hoc est, non majore potentia indigere videmur ad afarmandum verum esse id, quod verum est, quam ad aliquid, quod falsum est, verum esse affirmandum. At unam ideam plus realitatis sive perfectionis, quam aliam habere percipimus; quantum enim obiecta alia aliis praestantiora, tantum etiam eorum ideae aliae aliis perfectiores sunt: ex quibus etiam constare videtur differentia inter voluntatem et intellectum. Ouarto obiici potest: si homo non operatur ex libertate voluntatis, quid ergo fet, si in aequilibrio sit, ut Buridani asina? Famene et siti peribit? Oned si concedam, viderer asinam vel hominis statuam, non266

hominem concipere; si autem negem, ergo se ipsum determinabit, et consequenter eundi facultatem et faciendi quicquid velit habet. Praeter haec alia forsan possunt oblici; sed quia inculcare non teneor, quid unusquisque somniare potest, ad has obiectiones tantum respondere curabo, idque quam potero breviter. Et quidem ad primam dico, me concedere, voluntatem latius se extendere, quam intellectum, si per intellectum claras tantummodo et distinctas ideas intelligant; sed nego voluntatem latius se extendere, quam perceptiones sive concipiendi facultatem. Nec sane video, cur facultas volendi potius dicenda est infinita, quam sentiendi facultas: sicut enim infinita (unum tamen post aliud: nam infinita simul affirmare non possumus) eadem volendi facultate possumus affirmare, sic etiam infinita corpora (unum nempe post aliud) eadem sentiendi facultate possumus sentire sive percipere. Quod si dicant, infinita dari, quae percipere non possumus, regero, nos ea ipsa nulla cogitatione, et consequenter nulla volendi facultate posse assegui. At dicunt, si Deus vellet efficere, ut ea etiam perciperemus, maiorem guidem facultatem percipiendi deberet nobis dare, sed non maiorem, quam dedit, volendi facultatem : quod idem est, ac si dicerent, quod si Deus velit efficere, ut infinita alia entia intelligeremus, necesse quidem esset, ut nobis daret maiorem intellectum; sed non universaliorem entis ideam, quam dedit, ad eadem infinita entia amplectendum. Ostendimus enim voluntatem ens esse universale sive ideam, qua omnes singulares volitiones, hoc est, id quod iis omnibus commune est, explicamus. Quum itaque hanc omnium volitionum communem sive universalem ideam facultatem esse credant, minime mirum, si hanc facultatem ultra limites intellectus in infinitum se extendere dicant. Universale enim aeque de uno, ac de pluribus ac de infinitis individuis dicitur. Ad secundam objectionem respondeo negando, nos liberam habere potestatem judicium suspendendi. Nam quum dicimus, aliquem iudicium suspendere, nihil aliud dicimus, quam quod videt, se rem non adaequate percipere. Est igitur iudicii suspensio revera perceptio, et non libera voluntas. Quod ut clare intelligatur, concipiamus puerum equum imaginantem, nec aliud quicquam percipientem. Quandoquidem haec imaginatio equi existentiam

involvit, (per coroll. prop. 17. hujus) nec puer quicquam percipit. quod equi existentiam tollat (ille necessario equum ut praesentem contemplabitur), noc de eius existentia poterit dubitare, quamvis de eadem non sit certus. Atque hoc quotidie in somnis experimur, nec credo aliquem esse qui putet, se, dum somniat, liberam habere potestatem suspendendi de iis, quae somniat, iudicium, efficiendique, ut ea, quae se videre somniat, non somniet: et nihilo minus contingit, ut etiam in somnis judicium suspendamus. nempe quum somniamus, nos somniare. Porro concedo neminem decipi, quatenus percipit, hoc est, mentis imaginationes in se consideratas nihil erroris involvere concedo (vide schol. prop. 17. huius); sed nego, hominem nihil affirmare, quatenus percinit. Nam quid aliud est equum alatum percipere, quam alas de equo affirmare? Si enim mens praeter equum alatum nihil alind perciperet, eundem sibi praesentem contemplaretur, nec causam haberet ullam dubitandi de eiusdem existentia, nec ullam dissentiendi facultatem, nisi imaginatio equi alati iuncta sit ideae, quae existentiam eiusdem equi tollit, vel quod percipit, ideam equi alati, quam habet, esse inadaequatam, atque tum vel eiusdem equi existentiam necessario negabit, vel de eadem necessario dubitabit. Atque his puto me ad tertiam etiam objectionem respondisse, nempe quod voluntas universale quid sit, quod de omnibus ideis praedicatur, quodque id tantum significat, quod omnibus ideis commune est, nempe affirmationem, cuius propterea adaequata essentia, quatenus sic abstracte concipitur, debet esse in unaquaque idea, et hac ratione tantum in omnibus eadem: sed non quatenus consideratur essentiam ideae constituere: nam eatenus singulares affirmationes aeque inter se differunt, ac ipsae ideae. Ex. gr. affirmatio, quam idea circuli ab illa, quam idea trianguli involvit, aeque differt, ac idea circuli ab idea trianguli. Deinde absolute nego, nos aequali cogitandi potentia indigere ad affirmandum verum esse id, quod verum est, quam ad affirmandum verum esse id, quod falsum est. Nam hae duae affirmationes, si mentem spectes, se habent ad invicem, ut ens ad pon-ens; nihil enim in ideis positivum est, quod falsitatis formam constituit. Vide prop. 35. huius cum eius schol. et schol. prop. 47. huius. Ouare hic apprime venit notandum, quam facile

decipimur, quando universalia cum singularibus et entia rationis et abstracta cum realibus confundimus. Quod denique ad quartam obiectionem attinet, dico, me omnino cencedere, quod homo in tali acquilibrio positus (nempe qui nibil aliud percipit, quam sitim et famem, talem cibum et talem potum, qui acque ab co distant) fame et siti peribit. Si me rogant, an talis homo non potius asinus, quam homo sit acstimandus, dico, me nescire, ut etiam nescio, quanti acstimandus sit ille, qui se pensilem facit, et quanti acstimandi sint pueri, stulti, vesani etc.

Superest tandem indicare, quantum huius doctrinae cognitio ad usum vitae conferat, quod facile ex his animadvertemus. Nempe I. quatenus docet nos ex solo Dei nutu agere, divinaeque naturae esse participes, et eo magis quo perfectiores actiones agimus et quo magis magisque Deum intelligimus. Haec ergo doetrina, praeterquam quod animum omnimode quietum reddit. hoc etiam habet, quod nos docet, in quo nostra summa felicitas sive beatitudo consistit, nempe in sola Dei cognitione, ex qua ad ea tantum agenda inducimur, quae amor et pietas suadent. Unde clare intelligimus, quantum illi a vera virtutis aestimatione aberrant, qui pro virtute et optimis actionibus, tanquam pro summa servitute, summis praemiis a Deo decorari exspectant, quasi ipsa virtus Deigue servitus non esset ipsa felicitas et summa libertas. II. Quatenus docet, quomodo circa res fortunae, sive quae in nostra potestate non sunt, hoc est, circa res, quae ex nostra natura non sequentur, nos gerere debeamus; nempe utramque fortunae faciem aequo animo exspectare et ferre: nimirum quia omnia ab acterno Dei decreto cadem necessitate sequentur, ac ex essentia trianguli sequitur, quod tres eius anguli sunt aequales III. Confert haec doctrina ad vitam socialem. duobus rectis. quatenus docet neminem odio habere, contempere, irridere, nemini irasci, invidere. Praeterea quatenus docet, ut unusquisque suis sit contentus et proximo in auxilium: non ex muliebri misericordia, partialitate, neque superstitione, sed ex solo rationis ductu, prout scilicet tempus et res postulat, ut in tertia parte ostendam. IV. Denique confert etiam hace doctrina non Parum ad communem societatem, quatenus docet, qua ratione

cives gubernandi sint et ducendi, nempe non ut serviant, sed ut libere ea quae optima sunt agant. Atque his, quae in hoc scholio agere constitueram, absolvi et eo finem huic nostrae secundae parti impono; in qua puto me naturam mentis humanae eiusque proprietates satis prolize, et quantum rei difficultas fert, clare explicuisse, atque talia tradidisse, ex quibus multa praeclara, maxime utilia et cognitu necessaria concludi possunt, ut partim ex sequentibus constabit.

#### ETHICES

#### PARS TERTIA.

#### DE ORIGINE ET NATURA AFFECTUUM.

#### PRAEFATIO.

Plerique, qui de affectibus et hominum vivendi ratione scripserunt, videntur non de rebus naturalibus, quae communes naturae leges sequentur, sed de rebus, quae extra naturam sunt, agere: imo hominem in natura, veluti imperium in imperio, concipere videntur. Nam hominem naturae ordinem magis perturbare, quam segui, ipsumque in suas actiones absolutam habere potentiam, nec aliunde, quam a se ipso determinari credunt. Humanae deinde impotentiae et inconstantiae causam non communi naturae potentiae, sed nescio cui naturae humanae vitio tribuunt, quam propterea flent, rident, contemnunt, vel, quod plerumque fit, detestantur; et qui humanae mentis impotentiam eloquentius vel argutius carpere novit, veluti divinus habetur. Non desuerunt tamen viri praestantissimi (quorum labori et industriae nos multum debere fatemur), qui de recta vivendi ratione praeclara multa scripserint et plena prudentiae consilia mortalibus dederint; verum affectuum naturam et vires, et quid contra mens in iisdem moderandis possit, nemo, quod sciam, determinavit. Scio equidem celeberrimum Cartesium, licet etiam crediderit, mentem in suas actiones absolutam habere potentiam. affectus tamen humanos per primas suas causas explicare, simulque viam ostendere studuisse, qua mens in affectus absolutum habere possit imperium; sed, mea quidem sententia, nihil praeter magni sui ingenii acumen ostendit, ut suo loco demonstrabo.

Nam ad illos revertere volo, qui hominum affectus et actiones detestari vel ridere malunt, quam intelligere. His sine dubio mirum videbitur, quod hominum vitia et ineptias more geometrico tractare aggrediar, et certa ratione demonstrare velim ea, quae rationi repugnare, quaeque vana, absurda et horrenda esse clamitant. Sed mea haec est ratio. Nihil in natura fit, quod insius vitio possit tribui: est namque natura semper eadem et ubique una, eademque eius virtus, et agendi potentia, hoc est, naturae leges et regulae, secundum quas omnia fiunt et ex unis formis in alias mutantur, sunt ubique et semper eaedem, atque adeo una eademque etiam debet esse ratio rerum qualiumcumque naturam intelligendi, nempe per leges et regulas naturae universales. Affectus itaque odii, irae, invidiae etc. in se considerati ex eadem naturae necessitate et virtute consequentur, ac reliqua singularia: ac proinde certas causas agnoscunt, per quas intelliguntur, certasque proprietates habent, cognitione nostra aeque dignas, ac proprietates cuiuscumque alterius rei, cuius sola contemplatione delectamur. De affectuum itaque natura et viribus, ac mentis in eosdem potentia eadem methodo agam, qua in praecedentibus de Deo et mente egi, et humanas actiones atque appetitus considerabo perinde, ac si quaestio de lineis, planis aut de corporibus esset.

## DEFINITIONES.

- I. Causam adaequatam appello eam, cuius effectus potest clare et distincte per eandem percipi. Inadaequatam autem seu partialem illam voco, cuius effectus per ipsam solam intelligi nequit.
- II. Nos tum agere dico, quum aliquid in nobis aut extra nos fit, euius adaequata sumus causa, hoc est (per defin. praeced.) quum ex nostra natura aliquid in nobis, aut extra nos sequitur, quod per eandem solam potest clare et distincte intelligi. At contra nos pati dico, quum in nobis aliquid fit vel ex nostra natura aliquid sequitur, cuius nos non nisi partialis sumus causa.
- III. Per affectum intelligo corporis affectiones, quibus ipsius corporis agendi potentia augetur vel minuitur, iuvatur vel coercetur, et simul harum affectionum ideas.

Explic. Si itaque elicuius harum affectionum edacquele possimus esse cause, tum per affectum actionem intelligo; alias passionem.

## POSTULATA.

I. Corpus humanum potest multis affici modis, quibus ipsius agendi potentia augetur vel minuitur, et etiam aliis, qui eiusdem agendi potentiam nec maiorem nec minorem reddunt.

Hoc postulatum seu axioma nititur postulato 1. et lemmat. 5.

et 7. quae vide post prop. 13. part. 2.

II. Corpus humanum multas pati potest mutationes, et nihilo minus retinere obiectorum impressiones seu vestigia (de quibus vide post. 5. part. 2.), et consequenter easdem rerum imagines; quarum defin. vide schol. prop. 17. part. 2.

## PROPOSITIONES.

PROPOS. I. Mens nostra quaedam agit, quaedam vero patitur; nempe quatenus adaequatas habet ideas, eatenus quaedam necessario agit, et quatenus ideas habet inadaequatas, eatenus necessario quaedam patitur.

DEMONSTR. Cuiuscumque humanae mentis ideae aliae adacquatae sunt, aliae antem mutilatae et confusae (per schol. prop. 40. part. 2.). Ideae autem, quae in alicuius mente sunt adacquatae, sunt in Deo adacquatae, quatenus eiusdem mentis essentiam constituit (per coroll. prop. 11. part. 2.), et quae deinde inadacquatae sunt in mente, sunt etiam in Deo (per idem coroll.) adacquatae, non quatenus eiusdem solummodo mentis essentiam, sed etiam quatenus aliarum rerum mentes in se simul continet. Deinde ex data quacumque idea aliquis effectus sequi necessario debet (per prop. 36. part. 1.), cuius effectus Deus causa est adacquata (vki. defin. 1. huius), non quatenus infinitus est, sed quatemus (vki. defin. 1. huius), non quatenus infinitus est, sed quatemus data illa idea affectus consideratur (vid. prop. 9. part. 2.). At eius effectus, cuius Deus est causa, quatenus affectus est idea, quae in alicuius mente est adacquata, illa eadem mens est causa

adaequata (per coroll. prop. 11. part. 2.). Ergo mens nostra (per defin. 2. huius) quatenus ideas habet adaequatas, quaedam necessario agit; quod erat primum. Deinde quicquid necessario sequitur ex idea, quae in Deo est adaequata, non quatenus mentem unius hominis tantum, sed quatenus aliarum rerum mentes sisual cum eiusdem hominis mente in se habet, eius (per idem coroll. prop. 11. part. 2.) illius hominis mens non est causa adaequata, sed partialis. Ac proinde (per defin. 2. huius) mens quatenus ideas inadaequatas habet, quaedam necessario patitur; quod erat secundum. Ergo mens nostra etc.; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur mentem eo pluribus passionibus esse obnoxiam, quo plures ideas inadaequatas habet, et contra eo plura agere, quo plures habet adaequatas.

PROPOS. II. Nec corpus mentem ad cogitandum, nec mens corpus ad motum, neque ad quietem, nec ad aliquid (si quid est) aliud determinare potest.

DEMONSTR. Omnes cogitandi modi Deum, quatenus res est cogitans et non quatenus alio attributo explicatur, pro causa habent (per prop. 6. part. 2.). Id ergo, quod mentem ad cogitandum determinat, modus cogitandi est, et non extensionis, hoc est (per defin. 1. part. 2.) non est corpus; quod erat primum. Corporis deiade motus et quies ab alio oriri debet corpore, quod etiam ad motum vel quietem determinatum fuit ab alio, et absolute, quicquid in corpore oritur, id a Deo oriri debuit, quatenus aliquo extensionis modo et non quatenus aliquo cogitandi modo affectus consideratur (per eand. prop. 6. part. 2.), hoc est, a mente, quae (per prop. 11. part. 2.) modus cogitandi est, oriri non potest; quod erat secundum. Ergo nec corpus mentem etc.; q. e. d.

SCHOL. Hace clarius intelliguntur ex iis, quae in scholio propositionis 7. partis 2. dicta sunt, quod scilicet mens et corpus una cademque res sit, quae iam sub cogitationis, iam sub extensionis attributo concipitur. Unde fit, ut ordo sive rerum concatenatio una sit, sive natura sub hoc sive sub illo attributo concipiatur, consequenter ut ordo actionum et passionum corporis postri simul sit natura cum ordine actionum et passionum mentis.

Oued etiam satet es modo, que prepesitionem 42, sartis 2. à monstravimus. At quantis base its se habeant . ut malla dah tandi ratio supersit, via tamen credo, misi rem experientis con probayero, homines induci posse ad bast asquo anime perper dendam; adeo firmiter persuesi sunt, corpus ez sele mentie par iam moveri, ium quiescere, plunimaque agere, quae a sola mai tis voluntate et exceptiondi arte pendent. Etenim meid come pospit, memo hucusque determinavit, hac est, neminem huma que experientie docuit, quid sorros ex solis legibus naturas, qu tenus corporea tantum consideratur, nossit agere, et quid non ne sit, nisi a mente determinetur. Nasa memo bucusque corpor fabricam tam accurate movit, ut cannos cius functiones potuci explicare, ut iam taccom, quod in bratis plura observentur, qui humanam sagacitatem longe superant, et quod somnambuli sommis plurima agant, quae vigilando non auderent; quod set ostendit, insum corous ex selis suae naturae legibus multa poss quae insins mens admiratur. Deinde neme soit, qua ration quibusve mediis mens moveat corpus, neque quot motus gradi possit corpori tribuere, quantaque com celeritate idem move queat. Unde sequitar, quam homines dicunt, hanc vet illa actionem corporis oriri a mente, quae imperium in corpus habe eos nescire, quid dieant, nec aliud agere, quam speciosis verb fateri, se veram illius actionis causam absene admiratione Igua rare. At dicent, sive scient sive nesciant, outline mediis men movent corpus, se tamen experiri, quod, nisi mens humana ap esset ad excogitandum, corpus iners esset; deinde es experiri, i sola mentis potestate esse, tam logui quam tacere, et alia multi quae proinde a mentis decrete nendere credunt. Sed quod a primum attinet, ipsos rogo, num experientia non etiam doces quod si contra corpus faces sft, mens simul ad cogitandum s mepta. Nam quum corpus sommo quiescit, mens simul cum ips sepita manet, nec potestatem habet, veluti quum vigilat, exceçi tandi. Deinde omnes expertos esse credo, mentem non sempe acque antam esse ad cogitandum de codem subjecto; sed pros corpus aptius est, ut in so hulus vel filius sbiecti imago ancitetus ita mentem aptiorem esse ad hoe vel illud objectum contemplan dum. At dicent ex solis legibus naturae, quatenus corporea tan

tum consideratur, fieri non posse, ut causae aedificiorum, pieturarum rerumque huiusmodi, quae sola humana arte fiunt, possint daduci, uec corpus humanum, nisi a mente determinaretur dustreturque, pete esset ad templum aliquod aedificandum. Vorum em jam ostendi, ipsos nescire, quid corpus pessit, quidve ez sela incius naturae contemplatione possit deduci, insosque plurima experiri ex solis naturae legibus fieri, quae nunquam credidissent posses fieri, nisi ex mentis directione, ut sunt ea, quae somnambuli in somnis agunt, quaeque ipai, dum vigilant, admirantur. Addo hic ipsam corporis humani fabricam, quae artificie longissime superat omnes, quae humana arte fabricates sunt, ut iam taceam, quod supra estenderim, ex natura sub enovis attributo considerata infinita sequi. Quod perro ad secundum attinet, sane longe felicius sese res humanae haberent, zi acque in hominis petestate esset tam tacere, quam loqui. At experientia satis superque docet, homines nihil minus in potestate habere, quam linguam 1), nec minus posse, quam appetitus moderari suos. Unde factum, ut plerique credant, nos ea tantum libere agere, quae leviter petimus, quia earum rerum appotitus facile contrahi potest memoria alterius rei, cuius frequenter recordamar; sed illa minime, quae magno cum affectu petimus et qui alterius rei memoria sedari neguit. Verumenimyero nisi esperti essent, nos plura agere, quorum postea poenitet, nosque saene ... quando scil. contrariis affectibus conflictamur . meliora videre et deteriora sequi 2), nihil impediret, quo minus crederent, nos campia libere agere. Sie infans se lac libere appetere credit, puer autem iratus vindictam velle et timidus fugam. deinde credit, se ex libero mentis decreto ea loqui, quae postea sobrius vellet tacuisse. Sic delirans, garrula, puer et huius farinae plurimi ex libero mentis decreto credunt loqui, quum tamen loquendi impetum, quem habent, continere nequeant, ita ut ipsa experientia non minus clare, quam ratio doceat, quod homines

<sup>1)</sup> Conf. Izcob. 3, 8. ,, Τήν γλώσσαν ούδεις δύναται ανθρώπων δαμάσαι."

<sup>2)</sup> Verba Ovidiana metam. 7, 20. sq. "Video mefiora proboque, Deteriora sequor."

ea sola de causa liberos se esse credant, quia susrum actionum sunt conscii et causarum, a quibus determinantur, ignari: et praeterea quod mentis decreta nihil sint praeter ipsos appetitus. quae propterea varia sunt pro varia corporis dispositione. Namunusquisque ex suo affectu omnia moderatur, et qui praeterea contrariis affectibus conflictantur, quid velint, nesciunt; qui autem nullo, facili momento huc atque illuc pelluntur. Quae omnia profecto clare ostendunt, mentis tam decretum, quam appetitum et corporis determinationem simul esse natura, vel potius unam eandemque rem, quam, quando sub cogitationis attributo consideratur et per insum explicatur, decretum appellamus, et quando sub extensionis attributo consideratur et ex legibus motos et quietis deducitur, determinationem vocamus; quod adhue clarius ex iam dicendis patebit. Nam aliud est, quod hic apprime notari vellem, nempe quod nos nihil ex mentis decreto agere possumus, nisi eius recordemur. Ex. gr. non possumus verbum loqui, nisi eiusdem recordemur. Deinde in libera mentis potestate non est, rei alicujus recordari vel ejusdem oblivisci. Quare hoc tantum in mentis potestate esse creditur, quod rem. cuius recordamur, vel tacere vel loqui ex solo mentis decreto possumus. Verum quum nos loqui somniamus, credimus nos ex libero mentis decreto loqui, nec tamen loquimur, vel si loquimur, id ex corporis spontaneo motu fit. Somniamus deinde, nos quaedam homines celare, idque eodem mentis decreto, quo, dum vigilamus, ea quae scimus tacemus. Somniamus denique, nos ex mentis decreto quaedam agere, quae, dum vigilamus, non audemus; atque adeo pervelim scire, an in mente duo decretorum genera dentur, phantasticorum unum et liberorum alterum. Quod si eo usque insanire non libet, necessario concedendum est, hoc mentis decretum, quod liberum esse creditur, ab ipsa imaginatione sive memoria non distingui, nec aliud esse praeter illam affirmationem, quam idea, quatenus idea est, necessario involvit. Vide prop. 49. part. 2. Atque adeo haec mentis decreta eadem necessitate in mente oriuntur, ac ideae rerum actu existentium. Oui igitur credunt, se ex libero mentis decreto loqui vel tacere vel quicquam agere, oculis apertis sompiant.

PROPOS. III. Mentis actiones ex solis ideis adaequatis oriuntur; passiones autem a solis inadaequatis pendent.

DEMONSTR. Primum, quod mentis essentiam constituit, nihil aliud est, quam idea corporis actu existentis (per prop. 11. et 13. part. 2.), quae (per prop. 15. part. 2.) ex multis aliis componitur, quarum quaedam (per coroll. prop. 38. part. 2.) sunt adaequatae, quaedam autem inadaequatae (per coroll. prop. 29. part. 2.). Quicquid ergo ex mentis natura sequitur et cuius mens causa est proxima, per quam id debet intelligi, necessario ex idea adaequata vel inadaequata sequi debet. At quatenus mens (per prop. 1. huius) ideas habet inadaequatas, eatenus necessario patitur. Ergo mentis actiones ex solis ideis adaequatis sequuntur, et mens propterea tantum patitur, quia ideas habet inadaequatas; q. e. d.

SCHOL. Videmus itaque passiones ad mentem non referri, nisi quatenus aliquid habet, quod negationem involvit, sive quatenus consideratur naturae pars, quae per se absque aliis non potest clare et distincte percipi; et hac ratione ostendere possem, passiones eodem modo ad res singulares, ac ad mentem referri, nec alia ratione posse percipi. Sed meum institutum est, de sola mente humana agere.

PROPOS. IV. Nulla res nisi a causa externa potest destrui.

DEMONSTR. Haec propositio per se patet. Definitio enim cuiuscumque rei ipsius rei essentiam affirmat, sed non negat; sive rei essentiam ponit, sed non tollit. Dum itaque ad rem ipsam tantum, non autem ad causas externas attendimus, nihil in eadem poterimus invenire, quod ipsam possit destruere; q. e. d.

PROPOS. V. Res eatenus contrariae sunt naturae, hoc est, eatenus in eodem subiecto esse nequeunt, quatenus una alteram potest destruere.

DEMONSTR. Si enim inter se convenire vel in eodem subiecto simul esse possent, posset ergo in eodem subiecto aliquid dari,

quod ipsum posses desiruers, qued (per prop. praeced.) est absurdum. Ergo res etc.; q. e. d.

PROPOS. VI. Unaquaeque res, quantum in se est, in suo esse perseverare conatur.

DEMONSTR. Res enim singulares modi sunt, quibus Dei attributa certo et determinate mode exprimuatur (per coroll. prop. 25. part. 1.), hoc est (per prop. 34. part. 1.) res, quae Dei petentiam, qua Deus est et agit, certo et determinato mode exprimuat. Neque ulla res aliquid in se habet, a quo possit destrui, sive quod eius existentiam tollat (per prop. 4. huius); sed contra ei omni, qued eiusdem existentiam potest tollere, opponitur (per prop. præcced.). Adeoque quantum potest et in se est, in suo esse perseverare conatur; q. e. d.

PROPOS. VII. Conatus, quo unaquaeque res in suo esse perseverare conatur, nihil est praeter ipsius rei actualem essentiam.

DEMONATR. Ex data cuiuscumque rei essentia quaedam necessario sequuntur (per prop. 36. part. 1.), nec res aliud possunt, quam id quod ex determinata earum natura necessario sequitur (per prop. 29. part. 1.). Quare cuiuscumque rei potentia sive conatus, quo ipsa vel sola vel cum aliis quidquam agit, vel agere conatur, hoc est (per prop. 6. huius) potentia sive conatus, quo in suo esse perseverare conatur, nihil est praeter ipsius rei datam sive actualem essentiam; q. e. d.

PROPOS. VIII. Conatus, quo unaquaeque res in suo esse perseverare conatur, nullum tempus finitum, sed indefinitum involvit.

DEMONSTR. Si enim tempus limitatum involveret, quod rei durationem determinaret, tum ex sola ipsa potentia, qua res existit, sequeretur, quod res post limitatum illud tempus non posset existere, sed deberet destrui. Atqui hoc (per prop. 4. huius) est absurdum. Ergo conatus, quo res existit, nullum tempus defi-

nitum involvit, sed contra, quoniam (per esudem prop. 4. huius) si a nulla externa causa destruntur, cadem potentia, qua inm esistit, existere penget semper; esgo hie conatus tempus indefinitum iavolvit; q. e. d.

PROPOS. IX. Mens tam quaterus claras et distinctas, quam quaterus confusas habet ideas, conatur in suo esse perseverare indefinita quadam dusatione, et huius sui conatus est conscia.

DEMONSTR. Mentis essentia ex ideis adacquatis et inadacquatis constituitur (ut in prop. 3. huins ostendimus), adeoque (per prop. 7. huius) tam quatenus has, quam quatenus illas habet, in suo esse perseverare conatur; idque (per prop. 8. huius) indefinita quadam dusatione. Quama autem mens (per prop. 23. part. 2.) per ideas affectionum corporis necessario sui sit conscia, est ergo (per prop. 7. huius) mens sui conatus conscia; q. e. d.

SCHOL. Hic conatus quam ad mentem solam refertur, voluntas appellatur; sed quam ad mentem et corpus simul refertur, vocatur appetitus, qui proinde nihil aliud est, quam ipsa hominis essentia, ex cuius natura ea, quae ipsius conservationi inserviunt, necessario sequuntur; atque adeo homo ad eadem agendum determinatus est. Deinde inter appetitum et cupiditatem nalla est differentia, nisi quod cupiditas ad homines plerumque referatur, quatenus sui appetitus sunt conscii; et propterea conscientia. Constat itaque ex his omnibus, nihil nos conarl, velle, appetere neque cupere, quia id bonum esse iudicamus; sed contra nes propterea aliquid bonum esse iudicare, quia id conassur, volunus, appetimus atque cupimus.

PROPOS. X. Idea, quae corporis nostri existentiam secludit, in nostra mente dari nequit, sed eidem est contraria.

Denomera. Quicquid corpus nostrum potest destruere, in codes desri mequit (per prop. 5. haius.) Adeoque neque cius rel

idea potest in Deo dari, quatenus nostri corperis ideam habet (per coroll. prop. 9. part. 2.), hoc est (per prop. 11. et 13. part. 2.) eius rei idea in nostra mente dari nequit; sed contra, quoniam (per prop. 11. et 13. part. 2.) primum, quod mentis essentiam constituit, est idea corporis actu existentis, primum et praecipnum nostrae mentis conatus est (per prop. 7. huius) corporis nostri existentiam affirmare. Atque adeo idea, quae corporis nostri existentiam negat, nostrae menti est contraria etc.; q. e. d.

PROPOS. XI. Quicquid corporis nostri agendi potentiam auget vel minuit, iuvat vel coërcet, eiusdem rei idea mentis nostrae cogitandi potentiam auget vel minuit, iuvat vel coërcet.

DEMONSTR. Hace propositio patet ex propositione 7. partis 2. vel ctiam ex propositione 14. partis 2.

SCHOL. Videmus itaque mentem magnas posse pati mutationes, et iam ad maiorem, iam autem ad minorem perfectionem transire, quae quidem passiones nobis explicant affectus laetitiae et tristitiae. Per lactitiam itaque in sequentibus intelligam passionem, qua mens ad maiorem perfectionem transit: per tristitiam autem passionem, qua ipsa ad minorem transit perfectionem. Porro affectum laetitiae ad mentem et corpus simul relatum titillationem vel hilaritatem voco; tristitiae autem dolorem vel melancholiam. Sed notandum, titillationem et dolorem ad hominem referri, quando una eius pars prae reliquis est. affecta; hilaritatem autem et melancholiam, quando omnes pariter sunt affectae. Quid deinde cupiditas sit, in scholio propositionis 9. huius partis explicui, et praeter hos tres nullum alium agnosco affectum primarium; nam reliquos ex his tribus oriri in seqq. ostendam. Sed antequam ulterius pergam, lubet hic fusius propositionem 10. huius partis explicare, ut clarius intelligatur, qua ratione idea ideae sit contraria.

In scholio propositionis 17. partis 2. ostendimus, ideam, quae mentis essentiam constituit, corporis existentiam tam diu involvere, quam diu ipsum corpus existit. Deinde ex iis, quae in co-roll. prop. 8. part. 2. et in eiusdem schol. ostendimus, sequitur,

praesentem nostrae mentis existentiam ab hoc solo pendere, quod sc. mens actualem corporis existentiam involvit. Denique mentis potentiam. qua ipsa res imaginatur earumque recordatur, ab hoc etiam pendere ostendimus (vid. prop. 17. et 18. part. 2. cum eius scholio), quod ipsa actualem corporis existentiam involvit. Ex quibus sequitur, mentis praesentem existentiam eiusque imaginandi potentiam tolli, simulatque mens praesentem corporis existentiam affirmare desinit. At causa, cur mens hanc corporis existentiam affirmare desinit, non notest esse ipsa mens (per prop. 4. huius), nec etiam quod corpus esse desinit. Nam (per prop. 6. part. 2.) causa, cur mens corporis existentiam affirmat, non est, quia corpus existere incepit (quare, per eandem rationem, nec insius corporis existentiam affirmare desinit, quia corpus esse desinit): sed (per prop. 8. part. 2.) hoc ab alia idea oritur. quae nostri corporis, et consequenter nostrae mentis praesentem existentiam secludit, quaeque adeo ideae, quae nostrae mentis essentiam constituit, est contraria.

PROPOS. XII. Mens quantum potest, ea imaginari conatur, quae corporis agendi potentiam augent vel iuvant.

DEMONSTR. Quam diu humanum corpus affectum est modo, qui naturam corporis alicuius externi involvit, tam diu mens humana idem corpus ut praesens contemplabitur (per prop. 17. part. 2.); et consequenter (per prop. 7. part. 2.) quam diu mens humana aliquod externum corpus ut praesens contemplatur, hoc est (per eiusdem prop. schol.) imaginatur, tam diu humanum corpus affectum est modo, qui naturam eiusdem corporis externi involvit. Atque adeo quam diu mens ea imaginatur, quae corporis mostri agendi potentiam augent vel iuvant, tam diu corpus affectum est modis, qui eiusdem agendi potentiam augent vel iuvant (vid. postul. 1. huius); et consequenter (per prop. 11. huius) tam diu mentis cogitandi potentia augetur vel iuvatur. Ac proinde (per prop. 6. vel 9. huius) mens quantum potest, eadem imaginari conatur; q. e. d.

PROPOS. XIII. Quam mens ca imaginatus, quae corporis agendi potentiam minurant vel coercent, conatur, quantum potest, rerum recordari, quae horum existentiam secludunt.

Drimonera. Quam dia mens quiequam tale imaginatur, tame dia mentis et corporis potentis minnitur vei coërectur (ut in pracced, prop. demonstravimus), et athilo minus id tam dia imaginabitur, donce mens atiud imaginatur, qued hubus pracountem existentiam sociudat (per prop. 17. part. 2.), hoc est (ut medo estendimus) mentis et corporis potentia tam dia minuitur vei coërectur, donce mens aflud imaginatur, quod hubus enistentiam sociudit, quodque adeo mens (per prop. 9. hubus) quantum potent, imaginari vei recordari conabitur; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur, qued mens ea imaginari aversatur, qued ipsius et corporis petentiam miaurunt vel coërcent.

SCHOL. Ex his clare intelligimus, quid em or, quidque od i um sit. Nempe amor nihil aliud est, quam lactitia concomitante idea causae externae; et odium nihil aliud, quam trictia concomitante idea causae externae. Videmus deinde, quod ille, qui amat, necessario conatur rem, quam amat, praesentem habere et conservare; et contra, qui odit, rem, quam odio habet, amovere et destruere conatur. Sed de his omnibus in seqq. prolixius.

PROPOS. XIV. Si mens duobus affectibus simul affecta semel fuit, ubi postea corum alterutro afficietur, afficietur etiam altero.

Demonstra. Si corpus humanum a duobus corporibus simul affectum semel fuit, ubi mens postea corum alterutrum imaginatur, statim et alterius recordabitur (per prop. 18. part. 2). At mentis imaginationes magis nostri corporis affectus, quam corporum externorum naturam indicant (per coroll. 2. prop. 16. part. 2.). Ergo si corpus et consequenter mens (vid. defin. 3. kuius) duobus affectibus semel affecta fuit, ubi postea corum alterutro afficietur, afficietur etiam altero; q. e. d.

PROPOS. XV. Rea quaecumque potest esse per accidens causa lactitiae, tristitiae vel capiditatis.

DEMONSTR. Ponatur mens duobus affectibus simul affici, uno scilicet, qui eius agendi potentiam neque auget neque minuit, et altero, qui eandem vel auget vel minuit (vid. postul. 1. huius). Ex praecedenti propositione patet, quod uhi mens postea illo a sua vera causa, quae (per hypothesin) per se eius cogitandi potentiam nec auget nec minuit, afficietur, statim et hoc altero, qui ipsins cogitandi potentiam auget vel minuit, hoc est (per schol. prop. 11. huius) laetitia vel tristitia afficietur; atque adeo illa res non per se, sed per accidens causa erit laetitiae vel tristitiae. Atque hac eadem via facile ostendi potest, rem illam posse per accidens causam esse cupiditatis; q. e. d.

COROLL. Ex eo solo, quod rem aliquam affectu laetitiae vel tristitiae, cuius ipsa non est causa efficiens, contemplati sumus,

candem amare vel odio habere possumus.

DEMONSTR. Nam ex hoc solo fit (per prop. 14. huius), ut mean hanc rem postea imaginando affectu lactitiae vel tristitiae afficiatur, hoc est (per schol. prop. 11. huius) ut mentis et corporis potentia augeatur vel minuatur etc.: et consequenter (per prop. 12. huius) ut mens eandem imaginari cupiat vel (per coroll. prop. 13. huius) aversetur, hoc est (per schol. prop. 13. huius) ut eandem amet vel odio habeat; q. e. d.

SCHOL. Hinc intelligimus, qui fieri potest, ut quaedam amemus vel odio habeamus absque ulla causa nobis cognita; sed tantum ex sympathia (ut aiunt) et antipathia. Atque huc referenda etiam ea obiecta, quae nos lactitia vel tristitia afficiunt ex eo solo, quod aliquid simile habent obiectis, quae nos indem affectibus afficere solent, ut in seq. prop. ostendam. Scio equidem auctores, qui primi haec nomina sympathiae et antipathiae introduserunt, significare iisdem voluisse rerum occultas quasdam qualitates; sed nihilo minus credo nobis licere, per eadem notas vel manifestas etiam qualitates intelligere.

PROPOS. XVI. Ex eo solo, quod rem aliquam aliquid habere imaginamur simile obiecto, quod

ETHICES

mentem lactitia vel tristitia afficere solet, quamvis id, in quo res obiecto est similis, non sit horum affectuum efficiens causa, eam tamen amabinus vel odio habebimus.

Demonstra. Id quod simile est obiecto, in ipso obiecto (per hypothesin) cum affectu lactitiae vel tristitiae contemplati sumus; atque adeo (per prop. 14. huius) quum mens cius imagine afficietur, statim etiam hoc rei illo afficietur affectu, et consequenter res, quam hoc idem habere percipimus, crit (per prop. 15. huius) per accidens lactitiae vel tristitiae causa. Adeoque (per praec. coroll.) quamvis id, in quo obiecto est similis, non sit horum affectuum causa efficiens, cam tamen amabimus vel odio habebimus; q. e. d.

PROPOS. XVII. Si res, quae nos tristitiae affectu afficere solet, aliquid habere imaginamur simile alteri, quae nos aeque magno laetitiae affectu solet afficere, eandem odio habebimus et simul amabimus.

DEMONSTR. Est enim (per hypothesin) haec res per se tristitiae causa, et (per schol. prop. 13. huius) quatenus eandem hoc affectu imaginamur, eandem odio habemus; et quatenus praeterea aliquid habere imaginamur simile alteri, quae nos aeque magno laetitiae affectu afficere solet, aeque magno laetitiae conamine amabimus (per prop. praec.). Atque adeo eandem odio habebimus et simul amabimus; q. e. d.

SCHOL. Haec mentis constitutio, quae scilicet ex duobus contrariis affectibus oritur, animi vocatur fluctuatio, quae proinde affectum respicit, ut dubitatio imaginationem (vid. schol. prop. 44. part. 2.); nec animi fluctuatio et dubitatio inter se differunt, nisi secundum maius et minus. Sed notandum, me in propositione praecedenti has animi fluctuationes ex causis deduxisse, quae per se unius et per accidens alterius affectus sunt causa. Ouod ideo feci, quia sic facilius ex praecedentibus deduci

poterant; at non, quod negem, animi fluctuationes plerumque oriri ab obiecto, quod utriusque affectus sit efficiens causa. Nam corpus humanum (per postul. 1. part. 2.) ex plurimis diversae naturae individuis componitur, atque adeo (per ax. 1. post lemma 3. quod vide post prop. 13. part. 2.) ab uno eodemque corpore plurimis diversisque modis potest affici; et contra, quia una eademque res multis modis potest affici, multis ergo etiam diversisque modis unam eandemque corporis partem afficere poterit. Ex quibus facile concipere possumus, unum idemque obiectum posse esse causam multorum contrariorumque affectuum.

PROPOS. XVIII. Homo ex imagine rei praeteritae aut futurae eodem laetitiae et tristitiae affectu afficitur, ac ex imagine rei praesentis.

DEMONSTR. Quam diu homo rei alicuius imagine affectus est, rem ut praesentem, tametsi non existat, contemplabitur (per prop. 17. part. 2. cum eiusdem coroll.), nec ipsam ut praeteritam aut futuram imaginatur, nisi quatenus eius imago iuncta est imagini temporis praeteriti aut futuri (vid. schol. prop. 44. part. 2.). Quare rei imago in se sola considerata eadem est, sive ad tempus futurum vel praeteritum, sive ad praesens referatur, hoc est (per coroll. 2. prop. 16. part. 2.) corporis constitutio seu affectus idem est, sive imago sit rei praeteritae vel futurae, sive praesentis. Atque adeo affectus laetitiae et tristitiae idem est, sive imago sit rei praeteritae aut futurae, sive praesentis; q. e. d.

SCHOL. I. Rem eatenus praeteritam aut futuram hic voco, quatenus ab eadem affecti fuimus aut afficiemur. Ex. gr. quatenus ipsam vidimus aut videbimus, nos refecit aut reficiet, nos laesit aut laedet etc. Quatenus enim eandem sic imaginamur, catenus eius existentiam affirmamus, hoc est, corpus nullo affectu afficitur, qui rei existentiam secludat; atque adeo (per prop. 17. part. 2.) corpus eiusdem rei imagine eodem modo afficitur, ac si res ipsa praesens adesset. Verumenimvero quia plerumque fit, ut ii qui plura sunt experti fluctuent, quam diu rem ut futuram vel praeteritam contemplantur, deque rei eventu ut plurimum dubitent (vid. schol. prop. 44. part. 2.), hinc fit, ut affectus, qui ex

statilibus rerum imaginibus eriuntur, non sint adeo constantes, sed ut pleramque aliarum serum imaginibus perturbeutur, donec homines de mi eventu certiores finnt.

SCHOL. II. Ex mede dictis intelligiame, quid sit spes, metes, securites, desperatio, gundium et conscienties mercus. Spes namque ninil aliud set, quam inconstant lestitie erte ex imagine rei futures vel practurites, de cunte eventu dubitamus: metus contra inconstant tristitia ex rei dubias imagine etiam orta. Porro si horum affectuum dubitate tellatur, ex spe fit securitas et ex metu desperatio; nempe lastitia vel tristitia erte eventus et ex metu desperatio; nempe lastitia vel tristitia erte ex imagine rei, quam metuimus vel speravimus. Gaudium deinde est lastitia orta ex imagine rei practeritas, de cuius eventus dubitavimus. Conscientiae denique mareus est tristitia apposita gaudio.

PROPOS. XIX. Qui id quod amat destrui imaginatur, contristabitur; si autem conservari, laetabitur.

DEMONSTR. Mens quantum petest, ea imaginari conatur, quae corporis agendi potentiam augent vel iuvant (per prop. 12. huius), hoc est (per schol. prop. 13.) ea quae amat. At imaginatio ab iis iuvatur, quae rei existentiam ponunt, et contra coërcetur iis quae rei existentiam secludunt (per prop. 17. part. 2.). Ergo rerum imagines, quae rei amatae existentiam ponunt, mentis conatum, quo rem amatam imaginari conatur, invant, hoc est (per schol. prop. 11. huius) laetitia mentem afficiunt; et quae contra rei amatae existentiam secludunt, eundem mentis conatum coërcent, hoc est (per idem schol.) tristitia mentem afficiunt. Qui itaque id quod amat destrui imaginatur, contristabitur etc.; q. e. d.

PROPOS. XX. Qui id quod edio habet destrui imaginatur, laetabitur.

DEMONSTR. Mens (per prop. 13. huius) ca imaginari conatur, quae perum existentiam, quibus corporis agendi potentia minutur vel coërcetur, secludunt, hoc est (per schol. einsdem prop.) ca imaginari conatur, quae rerum, quae edio habet, existentiam secludunt. Atque adeo rei imago, quae existentiam

cius quod mens odio habet sechudit, hunc mentis conatum invat, hoc est (per schol. prop. 11. huius) mentem laetitia afficit. Qui itaque id quod odio habet destrui imaginatur, laetabitur; q. e. d.

PROPOS. XXI. Qui id quod amat laetitia vel tristitia affectum imaginatur, laetitia etiam vel tristitia affectur; et uterque hic affectus maior aut minor est in re amata.

DEMONSTR. Rerum imagines (ut in prop. 19. huius demonstravimus) quae rei amatae existentiam ponunt, mentis conatum, quo ipsam rem amatam imaginari conatur, invant. Sed lactitia existentiam rei lactae ponit, et eo magis, quo lactitiae affectus maier est; est enim (per schol. prop. 11. huius) transitio ad maioram perfectionem. Ergo imago lactitiae rei amatae in amante ipsius mentis conatum iuvat, hoc est (per schol. prop. 11. huius) amantem lactitia afficit, et eo maiori, quo maiori hic affectus in re amata fuerit. Quod erat primum. Deinde quatenus re aliqua tristitia afficitur, catenus destruitur, et eo magis, quo maiori afficitur tristitia (per idem schol. prop. 11. huius); adeoque (per prop. 19. huius) qui id quod amat tristitia affici imaginatur, tristitia etiam afficietur, et eo maiori, quo maior hic affectus in re amata fuerit; q. e. d.

PROPOS. XXII. Si aliquem imaginamur laetitia afficere rem, quam amamus, amore erga eum afficiemur. Si contra eundem imaginamur tristitia eandem afficere, e contra odio etiam contra ipsum afficiemur.

DEMORSTR. Qui rem, quam amamus, laetitia vel tristitia afficit, ille nos laetitia vel tristitia etiam afficit, si nimirum rem amatam laetitia illa vel tristitia affectam imaginamur (per praeced. prop.). At hace laetitia vel tristitia in nobis supponitur dari concomitante idea causae externae. Ergo (per schol. prop. 13. hujus)

si aliquem imaginamur lactitia vel tristitia afficere rem, quam amamus, erga cundem amore vel odio afficiemur; q. e. d.

SCHOL. Propositio 21. nobis explicat, quid sit commiseratio, quam definire possumus, quod sit tristitia orta ex alterius
danno. Quo autem nomine appellanda sit laetitia, quae ex alterius bono oritur, nescio. Porro amorem erga illum, qui alteri
bene fecit, favorem, et contra odium erga illum, qui alteri male
fecit, indignationem appellabimus. Denique notandum, nos
non tantum misereri rei, quam amavimus (ut in prop. 21. estendimus), sed etiam eius, quam antea nullo affectu prosecuti sumus, modo eam nobis similem iudicemus (ut infra ostendam);
atque adeo ei etiam favere, qui simili bene fecit, et contra in eum
indignari, qui simili damnum intulit.

PROPOS. XXIII. Qui id quod odio habet tristitia affectum imaginatur, laetabitur; si contra idem laetitia affectum esse imaginetur, contristabitur; et uterque hic affectus maior aut minor erit, prout eius contrarius maior aut minor est in eo, quod odio habet.

DEMONSTR. Quatenus res odiosa tristitia afficitur, eatenus destruitur, et eo magis, quo maiori tristitia afficitur (per schol. prop. 11. huius). Qui igitur (per prop. 20. huius) rem, quam odio habet, tristitia affici imaginatur, laetitia contra afficietur; et eo maiori, quo maiori tristitia rem odiosam affectam esse imaginatur. Quod erat primum. Deinde laetitia existentiam rei laetae ponit (per idem schol. prop. 11. huius), et eo magis, quo maior laetitia concipitur. Si quis eum, quem odio habet, laetitia affectum imaginatur, haec imaginatio (per prop. 13. huius) eiusdem conatum coërcebit, hoc est (per schol. prop. 11. huius) is, qui odio habet, tristitia afficietur etc.; q. e. d.

SCHOL. Haec laetitia vix solida et absque ullo animi conflictu esse potest. Nam (ut statim in propositione 27. huius ostendam) quatenus rem sibi similem tristitiae affectu affici imaginatur, estenus contristari debet; et contra, si candem inetitia affici imaginetur. Sed bic ad solum edium attendimus.

PROPOS. XXIV. Si aliquem imaginamur laetitia afficere rem, quam odio habemus, odio etiam erga eum afficiemur. Si contra eundem imaginamur tristitia eandem rem afficere, amore erga ipsum afficiemur.

DEMONSTR. Demonstratur eodem modo haec propositio, ac

propositio 22, huius, quam vide.

SCHOL. Hi et similes odii affectus ad invidiam referuntur, quae propterea nihil aliud est, quam ipsum odium, quatenus id consideratur hominem ita disponere, ut malo alterius gaudeat, et centra ut eiusdem bono contristetur.

PROPOS. XXV. Id omne de nobis deque re amata affirmare conamur, quod nos vel rem amatam laetitia afficere imaginamur; et contra id omne negare, quod nos vel rem amatam tristitia afficere imaginamur.

DEMONATE. Quod rem amatam laetitia vel tristitia afficere imaginamur, id nos laetitia vel tristitia afficit (per prop. 21. huius). At mens (per prop. 12. huius) ea quae nos laetitia afficiunt, quantum potest, conatur imaginari, hoc est (per prop. 17. part. 2. et eius coroll.) ut praesentia contemplari; et contra (per prop. 13. huius) quae nos tristitia afficiunt, eorum existentiam secludere. Ergo id omne de nobis deque re amata affirmare conamur, quod nos vel rem amatam laetitia afficere imaginamur, et contra; q. e. d.

PROPOS. XXVI. Id omne de re, quam odio habemus, affirmare conamur, quod ipsam tristitia afficere imaginamur, et id contra negare, quod ipsam laetitia afficere imaginamur.

**DEMONSTR.** Sequitur base proposition ex propositione 23., ut praceedens or propositione 21. huius.

SCHOL. His videmus, facile contingere, ut homo de se deque re amata plus iusto, et contra de re quam odit minus iusto sentiat; quae quidem imaginatio, quando ipsum hominem respicit, qui de se plus iusto sentit, su perbia vocatur et species delirii est, quia homo oculis apertis somniat, se omnia illa posse, quae sola imaginatione assequitur, quaeque propterea veluti realia contemplatur, iisque exultat, quam diu ea imaginari non potest, quae horum existentiam secludunt et ipsius agendi potentiam determinant. Est igitur superbia lactitia ex eo orta, quad homo de se plus iusto sentit. Deinde lactitia, quae ex eo ortiur, quod homo de alio plus iusto sentit, existimatio vocatur; et illa denique despectus, quae ex eo oritur, quod de alio minus iusto sentit.

PROPOS. XXVII. Ex eo, quod rem nobis similem et quam nullo affectu prosecuti sumus, aliquo affectu affici imaginamur, eo ipso simili affectu afficimur.

Demonstr. Rerum imagines sunt corporis humani affectiones, quarum ideae corpora externa veluti nobis praesentia repraesentant (per schol. prop. 17. part. 2.), hoc est (per prop. 16. part. 2.) quarum ideae naturam nostri corporis et simul praesentem externi corporis naturam involvunt. Si igitur corporis externi natura similis sit naturae nostri corporis, tum idea corporis externi, quod imaginamur, affectionem nostri corporis involvet similem affectioni corporis externi; et consequenter, si aliquem nobis similem aliquo affectu affectum imaginamur, haec imaginatio affectionem nostri corporis huic affectui similem exprimet. Adeoque ex hoc, quod rem aliquam nobis similem aliquo affectu affici imaginamur, simili cum ipsa affectu affeimur. Quod si rem nobis similem odio habeamus, eatenus (per prop. 23. huius) contrario affectu cum ipsa afficiemur, non autem simili; q. e. d.

SCHOL. I. Haec affectuum imitatio, quando ad tristitiam refertur, vocatur commiseratio (de qua vide schol. prop. 22. huius); sed ad cupiditatem relata aemulatio, quae proinde nihil aliud est,

quam aliculus rei cupiditas, quae in nobis ingeneratur ex eo, quod alios nobis similes eandem cupiditatem habere imaginamur.

COROLL. I. Si aliquem, quem nullo affectu prosecuti sumus, imaginamur lactitia afficere rem nobis similem, amore erga cundem afficiemur. Si contra cundem imaginamur candem tristitia afficere, contra odio erga ipsum afficiemur.

DEMONSTR. Hace codem modo ex propositione praccedente demonstratur, ac propositio 22. huius ex propositione 21.

COROLL. II. Rem, cuius nos miseret, odio habere non possumus ex eo, quod ipsius miseria nos tristitia afficit.

DEMONSTR. Si enim ex eo nos eandem odio habere possemus, tum (per prop. 23. huius) ex ipsius tristitia laetaremur, quod est contra hypothesin.

COROLL. III. Rem, cuius nos miseret, a miseria, quantum possumus, liberare conabimur.

DEMONSTR. Id quod rem, cuius nos miseret, tristitia afficit, nos simili etiam tristitia afficit (per prop. praeced.); adeoque omne id, quod eius rei existentiam tollit, sive quod rem destruit, comminisci conabimur (per prop. 13. huius), hoc est (per schol. prop. 9. huius) id destruere appetemus, sive ad id destruendum determinabimur; atque adeo rem, cuius miseremur, a sua miseria liberare conabimur; q. e. d.

SCHOL. II. Hace voluntas sive appetitus benefaciendi, qui ex eo oritur, quod rei, in quam beneficium conferre volumus, nos miseret, benevolentia vocatur, quae proinde nihil aliud est, quam capiditas ex commiseratione orta. Caeterum de amore et odio erga illum, qui rei, quam nobis similem esse imaginamur, bene aut male fecit, vide schol, prop. 22. huius.

PROPOS. XXVIII. Id omne, quod ad laetitiam conducere imaginamur, conamur promovere, ut fiat; quod vero eidem repugnare sive ad tristitiam conducere imaginamur, amovere vel destruere conamur.

DEMONSTR. Quod ad laetitiam conducere imaginamur, quantum possumus, imaginari conamur (per prop. 12. huius), hoc est (per prop. 17. part. 2.) id, quantum possumus, conabimur ut

praesens sive ut acta existens contemplari. Sed mentis constus seu potentia in cogitando acquaile, et simul natura est cum corporis coneta seu potentia in agendo (ut clare sequitur ez coroll. prop. 7. et coroll. prop. 11. part. 2.). Ergo ut id enistat, absolute conamur, sive (quod per scholl prop. 9. huius idiam est) appetimus et intendimus; quod erat primum. Deinde si il, quod tristifae causam eese credimus, hoc est (per scholl prop. 13. huius), si id, quod odio habemus, destrui imaginamur, hectabinum (per prop. 20. huius). Adecque idem (per primam huius partem) conabinum destraere sive (per prop. 13. huius) a nobis amovesa, ne ipsum ut praesens contemplemur; quod erat secundum. Ergo id omne, quod ad lactitiam etc.; q. e. d.

PROPOS. XXIX. Nos id omne etiam agere conabimur, quod homines \*) cum lactitia adspicere imaginamur, et contra id agere aversabimur, quod homines aversari imaginamur.

DEMONSTR. Ex eo, quod imaginamur homines aliquid amare vel odio habere, nos idem amabimus vel odio habebimus (per prop. 27. huius), hoc est (per schol. prop. 13. huius) eo ipso eius rei praesentia laetabimur vel contristabimur; adeoque (per praecprop.) id omne, quod homines amare sive cam laetitia adspicere imaginamur, conabimur agere etc.; q. e. d.

SCHOL. Hic conatus aliquid agendi et etiam omittendi, et sola de causa, ut hominibus placeamus, vocatur ambitio, praesertim quando adeo impensa vulgo placere conamur, ut cam nostro aut alterius damno quaedam agamus vel omittamus; aliab humanitas appellari solet. Deinde laetitiam, qua alterius actionem, qua nos conatus est delectari, imaginamur, laudem voce; tristitiam voro, qua contra eiusdem actionem aversamur, vituperium voco.

PROPOS. XXX. Si quis aliquid egit, quod reliquos laetitia afficere imaginatur, is laetitia concomitante

<sup>&</sup>quot;) NB. Intellige hic et in sequ. homines, quos nullo affectu prosequati sumus.

idea sui, tanquam causa, afficietur, sive se ipsum cum laetitia contemplabitur. Si contra aliquid egit, quod reliquos tristitia afficere imaginatur, se ipsum cum tristitia centra contemplabitur.

DEMONSTR. Qui se reliquos laetitia vel tristitia afficere imanatur, eo ipso (per prop. 27. huius) laetitia vel tristitia afficietur. mm autem homo (per prop. 19. et 23. part. 2.) sui sit conscius raffectiones, quibus ad agendum determinatur; ergo qui aliid egit, quod ipse imaginatur, reliquos laetitia afficere, laetitia m conscientia sui, tanquam causa, afficietur, sive se ipsum m laetitia contemplabitur, et contra; q. e. d.

SCHOL. Quum amor (per schol. prop. 13. huius) sit laetitia ncomitante idea causae externae, et odium tristitia concomitante am idea causae externae; erit ergo haec laetitia et tristitia amoet odii species. Sed quia amor et odium ad obiecta externa reuntur, ideo hos affectus aliis nominibus significabimus: nempe stitiam concomitante idea causae externae gloriam, et tristium huic contrariam pudo rem appellabimus; intellige, quando etitia vel tristitia ex eo oritur, quod homo se laudari vel vitupe-Alias laetitiam concomitante idea causae externae equiescentiam in se ipso; tristitiam vero eidem contraun poenitentiam vocabo. Deinde quia (per coroll. prop. 17. rt. 2.) fieri potest, ut laetitia, qua aliquis se reliquos afficere aginatur, imaginaria tantum sit. et (per prop. 25. huius) unusisque de se id omne conatur imaginari, quod se lactitia afficere aginatur; facile ergo fieri potest, ut gloriosus sit superbus, et omnibus gratum esse imaginetur, quando omnibus moleus est.

ROPOS. XXXI. Si aliquem imaginamur amare vel cupere vel odio habere aliquid, quod ipsi amamus, cupimus vel odio habemus, eo ipso rem constantius amabimus etc. Si autem id, quod amamus,

prop. 11. huius cum cius schol.) co maiore lactitia afficieur. At quum ex co lactemur, quod alium mehis similem lactitia afficieurs, tum nosmet cum lactitia contemplantur (per prop. 39. huius). Ergo quo maiori affectu rem amatam erga nes affectus case imaginamur, co majori lactitia nosmet cantemplahimer, sive gar schol. prop. 30. huius) co magis gloriahimur; q. c. d.

PROPOS. XXXV. Si quis imaginatur rem amatum eodem vel arctiore vinculo amicitiae, que ipus eadem solus potiebatur, alium sibi imagere, odio erga ipsam rem amatam afficietur, et illi alteri invidebit.

DEMONSTR. Quo quis maiore amore rem amatam erga se affectam esse imaginatur, eo magis gloriabitur (per praeced. prop.), hoc est (per schol. prop. 30. huius) laetabitur; adeoque (per prop. 28. huius) conabitur, quantum potest, imaginari rem amatam ipsi quam arctissime devinctam, qui quidem conatus sive appetitus fomentatur, si alium idem sibi cupere imaginatur (per prop. 31. huius). At hic conatus sive appetitus ab ipsius rei amatae imagine concomitante imagine illius, quem res amata sibi iungit, coërceri supponitur. Ergo (per schol. prop. 11. huius) eo ipso tristitia afficietur concomitante idea rei amatae, tanquam causa, et simul imagine alterius, hoc est (per schol. prop. 13. haius) odio erga rem amatam afficietur, et simul erga illum alterum (per coroll. prop. 15. huius), cui propterea (per prop. 23. huius) quod re amata delectatur, invidebit; q. e. d.

SCHOL. Hoc odium erga rem amatam invidiae iuactum relotypia vocatur, quae proinde nihil aliud est, quam animi fluctuatio orta ex amore et odio simul, concomitante idea alterius, cui invidetur. Praeterea hoc odium erga rem amatam maius erit pro ratione laetitiae, qua zelotypus ex reciproco rei amatae amore solebat affici, et etiam pro ratione affectus, quo erga illum, quem sibi rem amatam iungere imaginatur, affectus erat. Nam si eum oderat, eo ipso rem amatam (per prop. 24. huius) odio habebit, quia ipsam id, quod ipse odio habet, laetitia afficere imaginatur; et etiam (per coroll. prop. 15. huius) ex eo, quod rei amatae imaginem imagini eius, quem odit, iungere cogitur, quae ratio ple-

rumque locum habet in amore erga feminam. Qui enim imaginatur mulierem, quam amat, alteri sese prostituere, non solum ex eo, quod ipaius appetitus coërcetur, contristabitur, sed etiam quis mi amate e imaginem pudendis et excrementis alterius iungere cogitur, candem aversatur. Ad quod decique accedit, quod zelotypus mon codem vultu, quem res amata ei praebere solebat, ab estendam.

PROPOS. XXXVI. Qui rei, qua semel delectatus est, recordatur, cupit eadem cum iisdem potiri circumstantiis ac quum primo ipsa delectatus est.

DEMONSTE. Quicquid homo simul cum re, quae ipsum delectavit, vidit, id omne (per prop. 15. huius) erit per accidens laetitiae causa; adeoque (per prop. 28. huius) omni eo simul cum re, quae ipsum delectavit, potiri cupiet, sive re cum omnibus iisdem circumstantiis potiri cupiet, ac quum primo eadem delectatus est; q. e. d.

COROLL. Si itaque unam ex iis circumstantiis deficere compererit, amans contristabitur.

DEMONSTR. Nam quatenus aliquam circumstantiam deficere comperit, catenus aliquid imaginatur, quod cius rei existentiam sechadit. Quum satem sius rei sive circumstantiae (per prop. prace.) sit prac amore cupidus; ergo (per prop. 19. huius) quatenus candem deficere imaginatur, contristabitur; q. e. d.

SCHOL. Haec tristitia, quatenus absentiam eius, quod amamus, respicit, desiderium vocatur.

PROPOS. XXXVII. Cupiditas, quae prae tristitia vel laetitia praeque odio vel amore oritur, eo est maior, quo affectus maior est.

DEMONSTR. Tristitia hominis agendi potentiam (per schol. prop. 11. huius) minuit vel coërcet, hoc est (per prop. 7. huius) conatum, que home in suo esse perseverare constur, minuit vel coërcet; adeoque (per prop. 5. huius) huic conatui est contraria;

et quicquid homo tristitia affectus conatur, est tristitiam amovere. At (per tristitiae defin.) quo tristitia maior est, eo maiori parti hominis agendi potentiae necesse est opponi. Ergo quo maior tristitia est, eo maiore agendi potentia conabitur contra homo tristitiam amovere, hoc est (per schol. prop. 9. huius) eo maiore cupiditate sive appetitu conabitur tristitiam amovere. Deinde quoniam laetitia (per idem schol. prop. 11. huius) hominis agendi potentiam auget vel iuvat, facile eadem via demonstratur, quod homo laetitia affectus nihil aliud cupit, quam eandem conservare, idque eo maiore cupiditate, quo laetitia maior erit. Denique quoniam odium et amor sunt ipsi laetitiae vel tristitiae affectus, sequitur eodem modo, quod conatus, appetitus sive cupiditas, quae prae odio vel amore oritur, maior erit pro ratione odii et amoris; q. e. d.

PROPOS. XXXVIII. Si quis rem amatam odio habere inceperit, ita ut amor plane aboleatur, eandem maiore odio ex pari causa prosequetur, quam si ipsam nunquam amavisset, et eo maiori, quo amor antea maior fuerat.

DEMONSTR. Nam si quis rem, quam amat, odio habere incipit, plures eius appetitus coërcentur, quam si eandem non amavisset. Amor namque laetitia est (per schol. prop. 13. huius), quam homo, quantum potest (per prop. 28. huius) conservare conatur; idque (per idem schol.) rem amatam ut praesentem contemplando, eandemque (per prop. 21. huius) laetitia, quantum potest, afficiendo, qui quidem conatus (per prop. praec.) eo est maior, quo amor maior est, ut et conatus efficiendi, ut res amata ipsum contra amet (vid. prop. 33. huius). At hi conatus odio erga rem amatam coërcentur (per coroll. prop. 13. et per prop. 23. huius). Ergo amans (per schol. prop. 11. huius) hac etiam de causa tristitia afficietur, et eo maiori, quo amor maior fuerat, hoc est, praeter tristitiam, quae odii fuit causa, alia ex eo oritur, quod rem amavit; et consequenter maiore tristitiae affectu rem amatam contemplabitur, hoc est (per schol. prop. 13. huius) ma-

iori odio prosequetur, quam si candem non amavisset, et co maiori, quo amor maior fuerat; q. c. d.

PROPOS. XXXIX. Qui aliquem odio habet, ei malum inferre conabitur, nisi ex eo maius sibi malum oriri timeat; et contra, qui aliquem amat, ei eadem lege benefacere conabitur.

DEMONSTR. Aliquem odio habere est (per schol. prop. 13. huius) aliquem ut tristitiae causam imaginari; adeoque (per prop. 28. huius) is, qui aliquem odio habet, eundem amovere vel destruere conabitur. Sed si inde aliquid tristius sive (quod idem est) maius malum sibi timeat, idque se vitare posse credit non inferendo ei, quem odit, malum, quod meditabatur, a malo inferendo (per eaudem prop. 28. huius) abstinere cupiet; idque (per prop. 37. huius) maiore conatu, quam quo tenebatur inferendi malum, qui propterea praevalebit, ut volebamus. Secundae partis demonstratio eodem modo procedit. Ergo qui aliquem odio habet etc.; q. e. d.

SCHOL. Per bonum hic intelligo omne genus laetitiae et quicquid porto ad eandem conducit, et praecipue id, quod desiderio. qualecumque illud sit. satisfacit: per malum autem omne tristitiae genus et praecipue id, quod desiderium frustratur. Supra enim (in schol. prop. 9. huius) ostendimus, nos nihil cupere, quia id bonum esse iudicamus, sed contra id bonum vocamus, quod cupimus; et consequenter id, quod aversamur, malum appellamus. Quare unusquisque ex suo affectu iudicat seu aestimat, quid bonum, quid malum, quid melius, quid peius et quid denique optimum quidve pessimum sit. Sic avarus argenti copiam optimum, eius autem inopiam pessimum iudicat. Ambitiosus autem nihil aeque ac gloriam cupit, et contra nihil aeque ac pudorem reformidat. Invido deinde nihil iucundius, quam alterius infelicitas, et nihil molestius, quam aliena felicitas; ac sic unusquisque ex suo affectu rem aliquam bonam aut malam, utilem aut inutilem esse judicat. Caeterum hic affectus, quo homo ita disponitur, ut id quod vult nolit, vel ut id quod non vult velit, timor vocatur, qui proinde nihil aliud est, quam metus, quatenue komo ab cedem disponitur ad malum, quod futurum indicat, minore vitandum. Vid. prop. 28. huius. Sed ai malum, quod timet, pudor sit, tum timor appellatur vere cun dia. Denique si cupiditas malum futurum vitandi cofrectur timore alterias mali, ita ut quid potius velit nesciat, tum metus vocatur constarnatio, praecipue si utrumque malum, quod timetur, ès maximis sit.

PROPOS. XL. Qui se odio haberi ab alique tanginatur, nec se ultam odfi causam illi dedisse credit, eundem odio contra habebit.

DEMONSTR. Qui aliquem edio affectum imaginatur, es ipes etiam odio afficietur (per prop. 27. kuius), hoc est (per achel. prop. 13. huius) tristitia concomitante idea causae externae. At ipse (per hypothesin) nullam huius tristitiae causam imaginatur praeter illum, qui ipsum odio habet. Ergo ex hoc, quod se odio haberi ab aliquo imaginatur, tristitia afficietur concomitante idea eius, qui ipsum odio habet, sive (per idem schol.) eundem odio habebit; q. e. d.

SCHOL. I. Quod si se iustam odii causam praebuisse imaginatur, tum (per prop. 30. huius et eiusdem schol.) pudore afficietur. Sed hoc (per prop. 25. huius) raro contingit. Praetzea haec odii reciprocatio oriri etiam potest ex eo, quod odium sequatur conatus malum inferendi ei, qui odio habetur (per prop. 39. huius). Qui igitur se odio haberi ab aliquo imaginatur, cundem alicnius mali sive tristitiae causam imaginabitur; atque adeo tristitia afficietur, seu metu concomitante idea eins, qui ipsum odio habet, tanquam causa, hoc est, odio contra afficietur, ut supra.

COROLL. I. Qui, quem emat, odio erga se affectum imaginatur, odio et amore simul conflictabitur. Nam quatenus imaginatur, ab eodem se odio haberi, determinatur (per prop. praeced.) ad eundem contra odio habendum. At (per hypothesin) ipsum nihilo minus amat. Ergo odio et amore simul conflictabitur.

COROLL. II. Si aliquis imaginatur, ab aliquo, quem antea nullo affectu prosecutus est, malum aliquod prae odio sibi tilatum esse, statim idem malum eidem referre conabitur.

-

- terra. Qui allquem odio ergz se affectum esse îmaginacentra (per praeced. prop.) odio habebit et (per prop. id emne comminisci conabitur, quod eundem possit leere, atque id eidem (per prop. 39. huius) inferre stul (per hypothesin) primum, quod huiusmedi imaginasalum sibi illatura. Erge idem statum eidem inferre ; q. e. d.
- E. If. Conatus malum inferendi ei, quem odimus, ir; conatus autem malum nobis illatum referendi vinsellatur.
- S. XLI. Si quis ab alique se amari imaginanec se ullam ad id causam dedisse credit od per coroll. prop. 15. et per prop. 16. huius f potest), eundem contra amabit.
- SSTR. Hace propositio eadem via demonstratur ac prae-
- L. L. Quod si se iustam amoris causam praebuisse, gloriabitur (per prop. 30. huius cum eiusdem schol.); am (per prop. 25. huius) frequentius contingit, et cuius a-evenire diximus, quando aliquis ab aliquo se odio hamatur (vide schol. prop. praecad.). Porto hie reciproet consequenter (per prop. 39. huius) constus benefaqui nos amat, quique (per candem prop. 39. huius) afacese conatur, gratia seu gratitudo vocatur. Atapparet, homines longe paratiores esse ad vindictam, eferendum beneficium.
- ILL. Qui ab eo, quem odio habet, se amari imagina-& amere simul conflictabiles. Quad eadem via, qua raccedentis coroll. demonstratur.
- L. H. Quod si odium praevaluerit, ei, a que amatur, farre consbitur, qui quidem affectus crudelitas appelatelpue si illum, qui amat, nullam odii communem silbuine creditur.

802

PROPOS. XLII. Qui in aliquem amore aut spe gloriae motus beneficium contulit, contristabitur, si viderit, beneficium ingrato animo accipi.

DEMONSTR. Qui rem aliquam sibi similem amat, conatur, quantum potest, efficere, ut ab ipsa contra ametur (per prop. 33. huius). Qui igitur prae amore in aliquem beneficium contulit, id facit desiderio, quo tenetur, ut contra ametur, hoc est (per prop. 34. huius) spe gloriae sive (per schol. prop. 30. huius) lactitiae; adeoque (per prop. 12. huius) hanc gloriae causam, quantum potest, imaginari, sive ut actu existentem contemplari conabitur. At (per hypothesin) aliud imaginatur, quod eiusdem causae existentiam secludit. Ergo (per prop. 19. huius) eo ipso contristabitur; q. e. d.

PROPOS. XLIII. Odium reciproco odio augetur, et amore contra deleri potest.

DEMONSTR. Qui eum, quem odit, contra odio erga se affectum esse imaginatur, eo ipso (per prop. 40. huius) novum odium oritur durante (per hypothesin) adhuc primo. Sed si contra eundem amore erga se affectum esse imaginetur, quatenus hoc imaginatur, eatenus (per prop. 30. huius) se ipsum cum laetitia contemplatur, et eatenus (per prop. 29. huius) eidem placere conabitur, hoc est (per prop. 40. huius) eatenus conatur ipsum odio non habere nullaque tristitia afficere; qui quidem conatus (per prop. 37. huius) maior vel minor erit pro ratione affectus, ex quo oritur. Atque adeo si maior fuerit illo, qui ex odio oritur, et quo rem, quam odit (per prop. 26. huius) tristitia afficere conatur, ei praevalebit, et odium ex animo delebit; q. e. d.

PROPOS. XLIV. Odium, quod amore plane vincitur, in amorem transit; et amor propterea maior est, quam si odium non praecessisset.

DEMONSTR. Eodem modo procedit, ac propositionis 38. huius. Nam qui rem, quam odit, sive quam cum tristitia contemplari solebat, amare incipit, eo ipso, quod amat, laetatur, et huic laetitiae, quam amor involvit (vide defin. eius in schol. prop. 13. huius), illa etiam accedit, quae ex eo oritur, quod conatus amovendi tristitiam, quam odium involvit (ut in prop. 37. huius ostendimus), prorsus iuvatur, concomitante idea eius, quem odio habuit, tanquam causa.

SCHOL. Quamvis res ita se habeat, nemo tamen conabitur rem aliquam odio habere vel tristitia affici, ut maiori hac laetitia fruatur; hoc est, nemo spe damnum recuperandi damnum sibi inferri cupiet, nec aegrotare desiderabit spe convalescendi. Nam unusquisque suum esse conservare et tristitiam, quantum potest, amovere semper conabitur. Quod si contra concipi posset, hominem posse cupere aliquem odio habere, ut eum postea maiori amore prosequatur, tum eundem odio habere semper desiderabit. Nam quo odium maius fuerit, eo amor erit maior, atque adeo desiderabit semper, ut odium magis magisque augeatur, et eadem de causa homo magis ac magis aegrotare conabitur, ut maiori laetitia ex restauranda valetudine postea fruatur; atque adeo semper aegrotare conabitur, quod (per prop. 6. huius) est absurdum.

PROPOS. XLV. Si quis aliquem sibi similem odio in rem sibi similem, quam amat, affectum esse imaginatur, eum odio habebit.

DEMONSTR. Nam res amata eum, qui ipsam odit, odio contra habet (per prop. 40. huius). Adeoque amans, qui aliquem imaginatur rem amatam odio habere, eo ipso rem amatam odio, hoc est (per schol. prop. 13. huius) tristitia affectam esse imaginatur, et consequenter (per prop. 21. huius) contristatur, idque concomitante idea eius, qui rem amatam odit, tanquam causa, hoc est (per schol. prop. 13. huius) ipsum odio habebit; q. e. d.

PROPOS. XLVI. Si quis ab aliquo eiusdem classis, sive nationis a sua diversae, laetitia vel tristitia affectus fuerit, concomitante eius idea sub nomine universali classis vel nationis tanquam causa, ia non tantum illum, sed omnes einsdem classis vel

DEMONSTR. Huius rei demonstratio patet ex propestions 16. huius partis.

PROPOS. XLVII. Lactitia, quae ex eo oritur, quod scilicet rem, quam odimus, destrui aut alio malo affici imaginamur, non oritur absque ulla animi tristitia.

DEMONSTR. Patet ex prop. 27. huius. Nam quatenus rem nobis similem tristitia affici imaginamur, eatenus contristamur.

SCHOL. Potest haec propositio etiam demonstrari ex corollario propositionis 17. partis 2. Quoties enim rei recordamur. quamvis ipsa actu non existat, eandem tantum ut praesentem contemplamur, corpusque eodem modo afficitur. Quare quatenus rei memoria viget, eatenus homo determinatur ad eandem cum tristitia contemplandum, quae determinatio, manente adhuc rei imagine, coërcetur quidem memoria illarum rerum, quae huius existentiam secludunt, sed non tollitur. Atque adeo homo eatenus tantam lactatur, quatenus hacc determinatio coërcetur; et hine fit, ut hace lactitia, quae ex rei, quam odimus, malo oritur, toties repetatur, quoties eiusdem rei recordamur. Nam, uti diximus, quando eiusdem rei imago excitatur, quia haec ipsius rei existentiam involvit, hominem determinat ad rem cum eadem tristitia contemplandum, qua eandem contemplari solebat, quum ipsa existeret. Sed quia eiusdem rei imagini alias iunxit, quae elasdem existentiam secludunt, ideo haec ad tristitiam determinatio statim coërcetur, et homo de novo lactatur, et hoc totica. quoties have repetitio fit. Atque have eadem est causa, cur homines laetantur, quoties alicuius iam praeteriti mali recordantur, et cur pericula, a quibus liberati sunt, narrare gaudeant. Nam ubi aliquod periculum imaginantur, idem veluti adhuc futurum contemplantar et ad id metuendum determinantur, quae determinatio de novo coërcetar idea libertatis, quam huius periculi PARS 111. 305

ideas iunxerunt, quum ab vodem liberati sunt, quaeque ces de nove securos reddit; atque adeo de movo lactentur.

PROPOS. XLVIII. Amor et odium ex. gr. erga Petrum destruitur, si tristitia, quam hoc, et laetitia, quam ille involvit, ideae alterius causae iungatur; et eatenus uterque diminuitur, quatenus imaginamur Petrum non solum fuisse alterutrius causam.

DEMONSTR. Patet ex sola amoris et odii definitione, quam vide in schol. prop. 13. huius. Nam propter hoc solum laetitia vocatur amor, et tristitia odium erga Petrum, quia scilicet Petrus huius vel illius effectus causa esse consideratur. Hoc itaque prorsus vel ex parte sublato affectus quoque erga Petrum prorsus vel ex parte diminuitur; q. e. d.

PROPOS. XLIX. Amor et odium erga rem, quam liberam esse imaginamur, maior ex pari causa uterque debet esse, quam erga necessariam.

DEMONDET R. Res, quam liberam esse imaginamur, debet (per defin. 7. part. 1.) per se absque aliis percipi. Si igitur eandem laetitiae vel tristitiae causam esse imaginemur, eo ipso (per schol. prop. 13. huius) eandem amabimus vel odio habebimus, idque (per prop. praeced.) summo amore vel odio, qui ex dato affectu ariri potest. Sed si rem, quae eiusdem affectus est causa, ut necessariam imaginemur, tum (per eandem defin. 7. part. 1.) ipsam non solam, sed cum aliis eiusdem affectus causam esse imaginabimur; atque adeo (per prop. praec.) amor et odium erga ipsam minor erit; q. e. d.

SCHOL. Hinc sequitur homines, quia se liberos esse existimant, maiore amore vel odio se invicem prosequi, quam alia; ad quod accedit affectuum imitatio, de qua vide propos. 27. 34. 40. et 43. huius.

PROPOS. L. Res quaecumque potest esse per accidens spei aut metus causa.

Spinoza J.

306 ETHICES

DEMONSTR. Hace propositio cadem via demonstratur, qua propos. 15. huius, quam vide una cum schol. propos. 18. huius.

SCHOL. Res, quae per accidens spei aut metus sunt causae, bona aut mala omina vocantur. Deinde quatenus hace eadem omina sunt spei aut metus causa, eatenus (per defin. spei et metus, quam vid. in schol. 2. prop. 18. huius) laetitiae aut tristitiae sunt causa, et consequenter (per coroll. prop. 15. huius) eatenus eadem amamus vel odio habemus, et (per prop. 28. huius) tanquam media ad ea, quae speramus, adhibere, vel tanquam obstacula aut metus causas amovere conamur. Praeterea ex propositione 25. huius seguitur, nos natura ita esse constitutos, ut ca quae speramus facile, quae autem timemus, difficile credamus, et ut de ils plus minusve iusto sentiamus. Atque et his ortae sunt superstitiones, quibus homines ubique conflictantur. Caeterum non puto operae esse pretium, animi hic ostendere fluctuationes, quae ex spe et metu oriuntur; quandoquidem ex sola horum affectuum definitione sequitur, non dari spem sine metu, neque metum sine spe (ut fusius suo loco explicabimus); et praeterea quandoquidem quatenus aliquid speramus aut metuimus, eatenus idem amamus vel odio habemus. Atque adec quicquid de amore et odio diximus, facile unusquisque spei e metui applicare poterit.

PROPOS. LI. Diversi homines ab uno eodemque o' iecto diversimode affici possunt, et unus idemq homo ab uno eodemque obiecto potest diver temporibus diversimode affici.

DEMONSTR. Corpus humanum (per post. 3. part. 2.) a poribus externis plurimis modis afficitur. Possunt igitur ec tempore duo homines diversimode esse affecti; atque adeo ax. 1. quod est post lemma 3., quod vide post prop. 13. par ab uno eodemque obiecto possunt diversimode affici. Deindidem postul.) corpus humanum potest iam hoc, iam alio esse affectum; et consequenter (per idem axioma) ab uno eque obiecto diversis temporibus diversimode affici; q. e. d.

SCHOL. Videmus itaque fieri posse, ut quod hic amat. alter odio habeat; et quod hic metuit, alter non metuat; et ut unus idemque homo iam amet, quod antea oderit, et ut iam audeat, quod antea timuit etc. Deinde quia unusquisque ex suo affectu indicat, quid bonum, quid malum, quid melius et quid peiur sit (vide schol. prop. 39. huius), sequitur homines tam iudicio, guam affectu variare posse ); et hinc fit, ut, quum alios aliis comparamus, ex sola affectuum differentia a nobis distinguantur. et ut alios intrepidos, alios timidos, alios denique alio nomine apoellemus. Ex. gr. illum ego intrepidum vocabo, qui malum contempit, quod ego timere soleo; et si praeterea ad hoc attendam, quod eius cupiditas malum inferendi ei, quem odit, et benefaciendi ei. quem amat, non coërcetur timore mali, a quo ego contineri soleo, ipsum audacem appellabo. Deinde ille mihi timidus videbitur, qui malum timet, quod ego contemnere soleo, et si insuper ad hoc attendam, quod eins cupiditas coërcetur timore mali, quod me continere nequit, ipsum pusillanimem esse dicam, et sic unusquisque iudicabit. Denique ex hac hominis natura et iudicii inconstantia, ut et quod homo saepe ex solo affectu de rebus iudicat, et quod res, quas ad laetitiam vel tristitiam facere credit. quasque propterea (per prop. 28. huius) ut fiant, promovere vel amovere conatur, saepe non nisi imaginariae sint. ut ism taceam alia, quae in 2. parte ostendimus, de rerum incertitudine, facile concipimus, hominem posse saepe in causa esse. tam ut contristetur, quam ut laetetur, sive ut tam tristitia, quam laetitia afficiatur, concomitante idea sui tanguam causa. Atque adeo facile intelligimus, quid poenitentia et quid acquiescentia in se insa sit: nempe poenitentia est tristitia concomitante idea sui. et acquiescentia in se ipsa est lactitia concomitante idea sui tanquam causa; et hi affectus vehementissimi sunt, quia homines se liberos esse credunt. Vid. prop. 49. huius partis.

PROPOS. LII. Obiectum, quod simul cum aliis antea vidimus, vel quod nihil habere imaginamur, nisi

<sup>\*)</sup> NB. Posse hoc fieri, tametsi mens humana pars esset divini intellectus, ostendimus in schol. propos. 17. part. 2.

quod commune est pluribus, non tam diu contemplabimur, ac illud, quod aliquid singulare habere imaginamur.

DEMONSTR. Simulatque obiectum, quod cum alits vidimus, imaginamur, statim et aliorum recordamur (per prop. 18. part. 2. cuius etiam schol. vide), et sic ex unius centemplatione statim in contemplationem alterius incidimus. Atque eadem est ratio obiecti, quod nifeli habere imaginamur, nisi qued commune est pluribus. Nam eo ipso supponinus, nos nifeli in eo contemplari, quod antea cum aliis non viderimus. Verum quum supponinus, nos in ebiecte aliquo aliquid singulare, quod antea numquam vidimus, imaginari, nifeli aliad dicimus, quam quod mens, dum flud obiectum contemplatur, nullum aliud in se habeat, in cuius contemplationem ex contemplatione illius incidere potest. Atque adeo ad flud solum contemplatum determinata est. Ergo obfectum etc.; q. e. d.

SCHOL. Haec mentis affectio sive rei singularis imaginatio, quatenus sola in mente versatur, vocatur admiratio; quae si ab objecto, quod timemus, moveatur, consternatio dicitur, quia mali admiratio hominem suspensum in sola sui contemplatione ita tenet, et de aliis cogitare non valeat, quibus iffud malum vitare posset. Sed si id, quod admiramur, sit hominis aliculus prudentia, industria vel aliquid huiusmodi, quia eo ipso hominem nobis longe antecellere contemplamur, tum admiratio vocatur veneratio; alias horror, si hominis iram, invidiam etc. admiranrur. Deinde, si hominis, quem amamus, prudentiam, industriam etc. admiramur. amor eo ipso (per prop. 12. hujus) maior erit, et hunc amorem admirationi sive venerationi innetum devotionem vocamus. Et ad hunc modum concinere etiam possumus odium, spem, securitatem et alios affectus admirationi iunctos; atque adeo plures affectus deducere poterimus. craum cui receptis vocabulis indicari solent. Unde apparet, affectaum nomina inventa esse magis ex corum valgari usu, quam ex corundem accurata cognitione.

Admirationi opponitur contemtus, cuius tamen causa hace plerumque est, quod scilicet ex eo, quod aliquem rem aliquam

admirari, amare, metuere etc. videmus, vel ex eo, quod ree aliqua primo adspectu apparet similis rebus, quas admiramur, amamus. metuimus etc. (per prop. 15, oum eins coroll. et prep. 27. buins), determinemur ad candem rem admirandum, amandum, metmendum etc. Sed si ex ipsius rei praesentia vel accuratiore contemplatione id omne de eadem negare cogamur, quod causa admirationis, amoris, metus etc. esse potest, tum mens ex ipsa rei praesentia magis ad ea cogitandum, quae in objecto non sunt. quem quae in ipse sunt, determinata manet; quum tamen contra ex chiecti praesentia id praecipue cogitare soleat, quod in obiecto est. Porso sicut devotio ex rei, quem amamus, admiratione; sie irrisio ex rei, quam odimus vel metuimus, contemtu oritur, et dedignatio ex stultitiae contemtu, sicuti veneratio ex admigatione prudentine. Possumus denique amorem, spem, gioriam et alios affectus iunetos contemtui concipere, atque inde alios praeterea affectus deducere, quos etiam nullo singulari vocabulo ab aliis distinguere solemus.

PROPOS. LIII. Quum mens se ipsam suamque agendi potentiam contemplatur, laetatur; et eo magis, quo se suamque agendi potentiam distinctius imaginatur.

DEMONSTR. Homo se ipsum non cognoscit, nisi per affectiones sui corporis earumque ideas (per prop. 19. et 23. part. 2.). Quum ergo fit, ut mens se ipsam possit contemplari, eo ipso ad maiorem perfectionem transire, hoc est (per schol. prop. 11. husius) lactitia affici supponitur, et eo maiori, quo se suamque agendi potentiam distinctius imaginari potest; q. e. d.

COROLL. Haec laetitia magis magisque fovetur, quo magis hemo se ab eliis laudari imaginatur. Nam quo magis se ab aliis laudari imaginatur. Nam quo magis se ab aliis laudari imaginatur, idque concomitante idea sui (per schol. prop. 29. huius). Atque adeo (per prop. 27. huius) ipse maiore laetitia concomitante idea sui afficitur; q. e. d.

PROPOS. LIV. Mens ea tantum imaginari conatur, quae ipsius agendi potentiam ponunt.

DEMONSTR. Mentis constus sive potentia est ipsa ipsius men-

tis essentia (per prop. 7. huius). Mentis autem essentia (ut per se notum) id tantum, quod mens est et potest, affirmat; at non id, quod non est neque potest. Adeoque id tantum imaginari conatur, quod ipsius agendi potentiam affirmat sive ponit; q. e. d.

PROPOS. LV. Quum mens suam impotentiam imaginatur, eo ipso contristatur.

DEMONSTR. Mentis essentia id tantum, quod mens est et potest, affirmat, sive de natura mentis est ea tantummodo imaginari, quae ipsius agendi potentiam ponunt (per prop. praeced.). Quum itaque dicimus, quod mens, dum se ipsam contemplatur, suam imaginatur impotentiam, nihil aliud dicimus, quam quod, dum mens aliquid imaginari conatur, quod ipsius agendi potentiam ponit, hic eius conatus coërcetur, sive (per schol. prop. 11. huius) quod ipsa contristatur; q. e. d.

CÓROLL. I. Haec tristitia magis ac magis fovetur, si se ab aliis vituperari imaginatur; quod eodem modo demonstratur, ac coroll. prop. 53. buius.

SCHOL. Haec tristitia concomitante idea nostrae imbecillitatis humilitas appellatur; laetitia autem, quae ex contemplatione nostri oritur, philautia vel acquiescentia in se ipso vocatur. Et quoniam haec toties repetitur, quoties homo suas virtutes sive suam agendi potentiam contemplatur, hinc ergo etiam fit, ut unusquisque facta sua narrare, suique tam corporis, quam animi vires ostentare gestiat, et ut homines hac de causa sibi invicem molesti sint. Ex quibus iterum seguitur, homines natura esse invidos (vid. schol. prop. 24, et schol. prop. 32, huius), sive ob suorum aequalium imbecillitatem gaudere, et contra propter eorundem virtutem contristari. Nam quoties unusquisque suas actiones imaginatur, toties laetitia (per prop. 53. huius) afficitur, et eo maiore, quo actiones plus perfectionis exprimere et easdem distinctius imaginatur, hoc est (per illa quae in schol. 1. prop. 40. part. 2. dicta sunt) quo magis easdem ab aliis distinguere et ut res singulares contemplari potest. Quare unusquisque ex contemplatione sui tunc maxime gaudebit, quando aliquid in se contemplatur, quod de reliquis negat. Sed si id, quod de se affirmat, ad universalem hominis vel animalis ideam refert, non tantopere gaudebit; et contra contristabitur, si suas ad aliorum actiones comparatas imbecilliores esse imaginetur, quam quidem tristitiam (per prop. 28. huius) amovere conabitur, idque suorum aequalium actiones perperam interpretando, vel suas quantum potest adornando. Apparet igitur homines natura proclives esse ad odium et invidiam, ad quam accedit ipsa educatio. Nam parentes solo honoris et invidiae stimulo liberos ad virtutem concitare solent. Sed scrupulus forsan remanet, quod non raro hominum virtutes admiremur eosque veneremur. Hunc ergo ut amoveam, sequens addam corollarium.

COROLL. II. Nemo virtutem alicui nisi aequali invidet.

DEMONSTR. Invidia est ipsum odium (vid. schol. prop. 24. huius) sive (per schol. prop. 13. huius) tristitia, hoc est (per schol. prop. 11. huius) affectio, qua hominis agendi potentia seu conatus coërcetur. At homo (per schol. prop. 9. huius) nihil agere conatur, neque cupit, nisi quod ex data sua natura sequi potest. Ergo, homo nullam de se agendi potentiam seu (quod idem est) virtutem praedicari cupiet, quae naturae alterius est propria et suae aliena. Adeoque eius cupiditas coërceri, hoc est (per schol. prop. 11. huius) ipse contristari nequit ex eo, quod aliquam virtutem in aliquo ipsi dissimili contemplatur, et consequenter neque ei invidere poterit: at quidem suo aequali, qui cum ipso eiusdem naturae supponitur; q. e. d.

SCHOL. Quum igitur supra in scholio propos. 52. huius partis dixerimus, nos hominem venerari ex eo, quod ipsius prudentiam, fortitudinem etc. admiramur, id fit (ut ex ipsa prop. patet) quia has virtutes ei singulariter inesse, et non ut nostrae naturae communes imaginamur; adeoque easdem ipsi non magis invidebimus, quam arboribus altitudinem et leonibus fortitudinem etc.

PROPOS. LVI. Laetitiae, tristitiae et cupiditatis, et consequenter uniuscuiusque affectus, qui ex his componitur, ut animi fluctuationis, vel qui ab his derivatur, nempe amoris, odii, spei, metus etc., tot species dantur, quod sunt species obiectorum, a quibus afficimur.

BEMORSTR. Lactitia et tristitia, et consequenter affectus; qui ex his componentur vel ex his derivantur, passiones sunt foer schol, prop. 11. huius); nos autem (per prop. 1. huius) necessario patimur, quatenus ideas habemus inedacquetas; et quatenus casdem habemus (per prop. 3. huius), catenus tantum patimur, hos est (vid. schol. 1. prop. 40. part. 2.) eatenus tantum necessario patimur, quatenus imaginamur, sive (vid. prop. 17. part. 2. cum eius schol.) quatenus afficimur affectu. qui naturam nostri cerporis et naturam corporis externi involvit. Natura igitar uninscuiusque passionis ita necessario debet explicari, ut obiecti. a cuo afficimur, natura exprimatur. Nempe lactitia, quae ex objecto, ex. gr. A oritur, naturam insius obiecti A, et laetitia, quae ex obiecto B oritur, insins obiecti B naturam involvit; atque adeo hi duo lactitiae affectus natura sunt diversi, quia ex causis diversac naturae oriuntur. Sic etiam tristitiae affectus, qui ex uno obiecto oritur, diversus natura est a tristitia, quae ab alia eausa oritur; quod etiam de amore, odio, spe, metu, animi fluctuatione etc. intelligendum est: ac proinde lactitiae, tristitiae, amoris, odii etc. tot species necessario dantur, quot sunt species obiectorum, a quibus afficimur. At cupiditas est ipsa univecuiusque essentia seu natura, quatenus ex data quacumque eius constitutione determinata concipitur ad aliquid agendum. Vid. schol. prop. 9. huius. Ergo, prout unusquisque a causis externis hac aut illa laetitiae, tristitiae, amoris, odii etc. specie afficitur, hoc est, prout eius natura hoc aut alio modo constituitur, ita eius cupiditas alia atque alia esse et natura unius a natura alterius cupiditatis tantum differe necesse est, quantum affectus, a quibas unaquaeque oritur, inter se different. Dantur itaque tot species cupiditatis, quot sunt species lactitiae, tristitiae, amoris etc., et consequenter (per iam ostensa) quot sunt objectorum species, a quibus afficimur: q. e. d.

SCHOL. Inter affectuum species, quae (per prop. praec.) perplurimae esse debent, insignes sunt luxuria, ebrietas, libido, avaritia et ambitio, quae non nisi amoris vel cupiditatis sunt notiones; quae huius utriusque affectus naturam explicant per obiecta, ad quae referuntur. Nam per luxuriam, ebrietatem, libidinem, avaritiam et ambitionem nihil aliud intelligi-

mus, quam convivandi, potandi, cocundi, divitiarum et gloriae. immederatura amorem vel cupiditatem. Practerea hi affectua quatenus eos per solum objectum, ad quod referentur, ab aliis distinguimes, contrarios non habent. Nam temperantia, quam. luxuriae, et sobrietas, quam ebrietati, et denique castitas, quam libidini opmonare selemus, affectus seu passiones non sunt; sed animi indicant potentiam, quae hos affectus moderatur. Caetorum reliquas affectuum species hic explicare nec possum (quia tot sunt, quot objecterum species), nec, si possem, necesse est. Name ad id suod intendimus, nempe ad affectuum vires et mentis in cosdem potentiam determinandum, nobis sufficit, univscuiusque affectus generalem habere definitionem. Sufficit, inquam, pobis affectuum et mentis communes proprietates intelligere, ut determinare possimus, qualis et quanta sit mentis potentia in moderandis et coërcendis affectibus. Quamvis itaque magna sit differentia inter hunc et illum amoris, odii vel cupiditatis affectum, er. gr. inter amorem erga liberos et inter amorem erga uxorem, nobis tamen has differentias cognoscere et affectuum naturam et originem ulterius indagare non est opus.

PROPOS. LVII. Quilibet uniuscuiusque individui affectus ab affectu alterius tantum discrepat, quantum essentia unius ab essentia alterius differt.

DEMONSTR. Haec propositio patet ex axiom. 1. quod vide post lemma 3. schol. prop. 13. part. 2. At nihilo minus candem ex trium primitivorum affectuum definitionibus demonstrabimus.

Omnes affectus ad cupiditatem, lactitiam vel tristitiam referentur, ut corum quas dedimus definitiones ostendunt. At cupiditas est ipsa uniuscuiusque natura seu essentia (vide cius defin. in schol. prop. 9. huius); ergo uniuscuiusque individui cupiditas a cupiditate alterius tantum discrepat, quantum natura seu essentia mius ab essentia alterius differt. Lactitia deinde et tristitia passiones sunt, quibus uniuscuiusque potentia seu conatus in suo esse perseverandi augetur vel minuitur, iuvatur vel coërectur (per prop. 11. huius et eius schol.). At per conatum in suo esse perseverandi, quatenus ad meutem et corpus simul refertur, appeti-

tum et cupiditatem intelligimus (vide schol. prop. 9. huius); ergo lactitia et tristitia est ipsa cupiditas sive appetitus, quatenus a causis externis augetur vel minuitur, iuvatur vel coërcetur, hoc est (per idem schol.) est ipsa cuiusque natura. Atque adeo uniuscuiusque lactitia vel tristitia a lactitia vel tristitia alterius tantum etiam discrepat, quantum natura seu essentia unius ab essentia alterius differt; et consequenter quilibet uniuscuiusque individui affectus ab affectu alterius tantum discrepat etc.; q. e. d.

SCHOL. Hinc sequitur affectus animalium, quae irrationalia dicuntur (bruta enim sentire neguaguam dubitare possumus, postquam mentis novimus originem), ab affectibus hominum tantum differre. quantum corum natura a natura humana differt. Fertur quidem equus et homo libidine procreandi; at ille libidine equina, hic autem humana. Sic etiam libidines et appetitus insectorum, piscium et avium alii atque alii esse debent. Quamvis itaque unumquodque individuum sua, qua constat natura, contentum vivat eaque gaudeat; vita tamen illa, qua unumquodque est contentum, et gaudium nihil aliud est, quam idea seu anima eiusdem individui; atque adeo gaudium unius a gaudio alterius tantum natura discrepat, quantum essentia unius ab essentia alterius differt. Denique ex praecedenti propositione seguitur, non parum etiam interesse inter gaudium, quo ebrius ex. gr. ducitur, et inter gaudium, quo potitur philosophus, quod hic in transitu monere vo-Atque haec de affectibus, qui ad hominem referuntur, quatenus patitur. Superest, ut pauca addam de iis, qui ad eundem referentur, quatenus agit.

PROPOS. LVIII. Praeter laetitiam et cupiditatem, quae passiones sunt, alii laetitiae et cupiditatis affectus dantur, qui ad nos, quatenus agimus, referuntur.

DEMONSTR. Quum mens se ipsam suamque agendi potentiam concipit, laetatur (per prop. 53. huius). Mens autem se ipsam necessario contemplatur, quando veram sive adaequatam ideam concipit (per prop. 43. part. 2.). At mens quasdam ideas adaequatas concipit (per schol. 2. prop. 40. part. 2.). Ergo eatenus

am laetatur, quatenus ideas adaequatas concipit, hoc est (per sp. 1. huius) quatenus agit. Deinde mens tam quatenus claras distinctas, quam quatenus confusas habet ideas, in suo esse resverare conatur (per prop. 9. huius). At per conatum cupitatem intelligimus (per eiusdem schol.). Ergo cupiditas ad nos fertur etiam quatenus intelligimus, sive (per prop. 1. huius) atenus agimus; q. e. d.

ROPOS. LIX. Inter omnes affectus, qui ad mentem, quatenus agit, referuntur, nulli sunt, quam qui ad lactitiam vel cupiditatem referuntur.

DEMONSTR. Omnes affectus ad cupiditatem, laetitiam vel tritiam referentur, ut eorum quas dedimus definitiones ostennt. Per tristitiam autem intelligimus, quod mentis cogitandi tentia minuitur vel coërcetur (per prop. 11. huius et eius schol.); coque mens quatenus contristatur, eatenus eius intelligendi, hoc eius agendi potentia (per prop. 1. huius) minuitur vel coërce-Adeoque nulli tristitiae affectus ad mentem referri possunt, atenus agit, sed tantum affectus lactitiae et cupiditatis, qui er prop. praec.) eatenus etiam ad mentem referuntur; q. e. d. SCHOL. Omnes actiones, quae sequentur ex affectibus, qui mentem referuntur, quatenus intelligit, ad fortitudinem ero, quam in animositatem et generositatem distino. Nam per animositatem intelligo cupiditatem, qua unusisque conatur suum esse ex solo rationis dictamine conservare. r generositatem autem cupiditatem intelligo, qua unusquisque solo rationis dictamine conatur reliquos homines iuvare et i amicitia iungere. Eas itaque actiones, quae solum agentis le intendunt, ad animositatem, et quae alterius etiam utile indunt. ad generositatem refero. Temperantia igitur, sobrietas animi in periculis praesentia etc. animositatis sunt species; destia autem, clementia etc. species generositatis sunt. Atque nuto me praecipuos affectus animique fluctuationes, quae ex apositione trium primitivorum affectuum, nempe cupiditatis, titiae et tristitiae oriuntur, explicuisse perque primas suas cauostendisse. Ex quibus apparet, nos a causis externis multia modis agitari, nosque, perinde ut maris undae a contrariis ventis agitatae. fluctuare nostri eventus atque fati inscies. At dini, me praecipuos tantum, non omnes, qui dari possunt, animi confietus ostendisse. Nam eadem via, que supra, procedendo facile nossumus ostendere amorem esse junctum poenitenties, dedismationi, pudori etc. Imo unicuique ex iam dictis ciuse constate credo, affectus tot modis, alios cum aliis, posse comport, indique tot variationes oriri, ut nullo numero definiri queant. Sed ad meum institutum praecipuos tantum enumeravisse sufficite nam reliqui, quos omisi, plus curiositatis, quam utilitatia haberent. Attamen de amore hoc notandum restat, quod scilicet saenissime contingit, dum re, quam appetebamus, fruimur, ut corpus ex ex fruitione novam acquirat constitutionem, a que aliter determinatur, et aliae rerum imagines in eo excitantur, et simul mens alla imaginari aliaque cupere incipit. Ex. gr. quum aliquid, quoi nos sapore delectare solet, imaginamur, eodem frui, nempe comedere cupimus. At quam diu eodem sie fruimur, stomachus adimpletur corpusque aliter constituitur. Si igitur corpore iam aliter disposito eiusdem cibi imago, quia ipse praesens adest, fomentetur, et consequenter conatus etiam sive cupiditas eundem comedendi huic cupiditati seu conatui nova illa constitutio repagnabit, et consequenter cibi, quem appetebamus, praesentia ediosa erit, et hoc est, quod fastidium et taedium vocamus. Caeterum corporis affectiones externas, quae in affectibus observantur, ut sunt tremor, livor, singultus, risus etc. neglezi, quia ad solum corpus absque ulla ad mentem relatione referuntur. Denique de affectuum definitionibus quaedam notanda sunt, quas propterea hic ordine repetam, et quid in unaquaque observandum est, iisdem interponam.

## AFFECTUUM DEFINITIONES.

 Cupiditas est ipsa hominis essentia, quatenus ex data quacumque eius affectione determinata concipitur ad aliquid agendum.

EXPLIC. Diximus supra in scholio propositionis 9. huius partis, eupiditatem esse appetitum cum siusdem conscientia;

metitum autem esse ipsam kominis essentiam, quatenus deterinata est ad oa az endum, quae incius conservationi inserviunt. ed in andem scholio etiam manui, me revera inter humanum anstitum et cupiditatem nullum agnoscere differentiam. Nam es homo sui appetitus sit conscius, sive non sit, manet tamen potitus unus idemque; atque adeo, ne tautologiam commitre viderer, cupiditatem per appetitum explicare nolui. sed ndem ita definire studui, ut omnes humanae naturae conatus, see nomine appetitus, voluntatis, cupiditatis vel impetus signizamus, una comprehenderem. Potueram enim dicere, cupitatem esse ipsam hominis essentiam, quatenus determinata meipitur ad aliquid agendum: sed ex hac definitione (per prop. 1. part. 2.) non sequeretur, quod mens possit suae cupiditatis ve expetitus esse conscia. Igitur ut hulus conscientiae causam polocrem, necesse fuit (per eandem prop.) addere: quatenus e data quacumque eius affectione determinata etc. Nam per Vectionem humanae essentiae quamcumque eiusdem essentiae mstitutionem intelligimus, sive ea sit innata, sive quod ipsa r solum cogitationis, sive per solum extensionis attributum metpiatur, sive denique quod ad utrumque simul referatur. lie igitur cupiditatis nomine intelligo hominis quoscumque coatus, impetus, appetitus et volitiones, qui pro varia eiusdem pauns constitutione varii et non raro adeo sibi invicem oppositi ent. ut homo diversimode trahatur, et quo se vertat nesciat.

II. Las titia est hominis transitio a minore ad maiorem per-

III. Tristitia est hominis transitio a maiore ad minorem efectionem.

Explic. Dico transitionem. Nam lactitia non est ipsa percetio. Si enim homo cum perfectione, ad quam transit, nascetur, eiusdem absque lactitiae affectu compos esset; quod claus apparet ex tristitiae affectu, qui huic est contrarius. Nam uod tristitia in transitione ad minorem perfectionem consisti, mautem in ipsa minore perfectione, nemo negare pelest, umdequidem homo estemus contristari nequit, quatenus aliques perfectionis est particeps. Nec dicere possumus, quod tribita in privatione maioris perfectionis consistat; nam privatio

318

nihil est. Tristitiae autom affectus actus est, qui propierea nulus alius esse potest, quam actus transcundi ad minorem perfectionem, hoc est, actus, quo hominis agendi potentia minuitur vel coërcetur. Vid. schol. prop. 11. huius. Caeterum definitiones hilaritatis, titillationis, melancholiae et doloris omitto, quia ad corpus potissimum referentur et non misi lacitiae aut tristitiae sunt species.

IV. Admiratio est rei alicuius imaginatio, in qua mens defixa propterea manet, quia haec singularis imaginatio nullam cum reliquis habet connexionem. Vide prop. 52. cum elusdem schol.

EXPLIC. In scholio propositionis 18. partis 2. ostendimus, quaenam sit causa, cur mens ex contemplatione unius rei statim in alterius rei cogitationem incidat, videlicet, quia earum rerum imagines invicem concatenatae et ita ordinatae sunt, ut alia aliam sequatur, quod quidem concipi nequit, quando rei imago nova est: sed mens in eiusdem rei contemplatione detinebitur, donec ab aliis causis ad alia cogitandum determinetur. Rei itaque novae imaginatio in se considerata eiusdem naturae est, ac reliquae, et hac de causa ego admirationem inter affectus non numero, nec causam video, cur id facerem, quandoquidem haec mentis distractio ex nulla causa positiva, quae mentem ab aliis distrahat, oritur, sed tantum ex eo, quod causa, cur mens ex unius rei contemplatione ad alia cogitandum determinatur. deficit. Tres igitur (ut in schol. prop. 11. huius monui) tantum affectus primitivos seu primarios agnosco, nempe la etitia e, tristitia e et cupiditatis; nec alia de causa verba de admiratione feci, quam quia usu factum est, ut quidam affectus, qui ex tribus primitivis derivantur, aliis nominibus indicari soleant, quando ad obiecta, quae admiramur, referuntur; quae quidem ratio me ex aequo movet, ut etiam contemtus definitionem his adiungam.

V. Contemtus est rei alicuius imaginatio, quae mentem adeo parum tangit, ut ipsa mens ex rei praesentia magis moveatur ad ea imaginandum, quae in ipsa re non sunt, quam quae in ipsa sunt. Vid. schol. prop. 52. huius.

Definitiones venerationis et dedignationis missas hic facio, quia nulli, quod sciam, affectus ex his nomen trahunt.

VI. Amor est lactitia concomitante idea causae externac.

EXPLIC. Haec definitio satis clare amoris essentiam explicat. Illa vero auctorum, qui definiunt amorem esse voluntatem amantis se iungendi rei amatae, non amoris essentiam, sed eius proprietatem exprimit; et quia amoris essentia non satis ab auctoribus perspecta fuit, ideo neque eius proprietatis ullum clarum conceptum habere potuerunt, et hinc factum, ut corum definitionem admodum obscuram esse omnes iudicaverint. Verum notandum, quum dico, proprietatem esse in amante, se voluntate iungere rei amatae, me per voluntatem non intelligere consensum vel animi deliberationem seu liberum decretum (nam hoc fictitium esse demonstravimus propos. 48. partis 2.), nec etiam cupiditatem sese iungendi rei amatae, quando abest, vel perseverandi in ipsius praesentia, quando adest (potest namque amor absque hac aut illa cupiditale concipi); sed per voluntatem me acquiescentiam intelligere, quae est in amante ob rei amatue praesentiam, a qua laetitia amantis corroboratur aut saltem foretur.

VII. Odium est tristitia concomitante idea causae externae.

Explic. Quae hic notanda sunt, ex dictis in praecedentis 
'estitionis explicatione facile percipiuntur. Vide praeterea 
'hol. prop. 13. huius partis.

VIII. Propensio est lactitia concomitante idea alicuius rei, se per accidens causa est lactitiae.

IX. Aversio est tristitia concomitante idea alicuius rei, se per accidens causa est tristitiae. De his vide schol. prop. 15. us.

X. Devotio est amor erga eum, quem admiramur.

Explic. Admirationem oriri ex rei novitale, ostendimus ositione 52. huius. Si igitur contingat, ut id quod admirasaepe imaginemur, idem admirari desinemus; atque adeo vus, devotionis affectum facile in simplicem amorem detre.

 Irrisio est lactitia orta ex eo, quod aliquid, quod connus in re, quam odimus, ei inesse imaginamur. Explic. Quatenus rem, quam edimus, contemunus, calenus de cadem existentiam negamus (vide schol. prep. 32. kulu), et catenus (per prop. 20. kulus) lactamur. Sed quentam tuppenimus, hominem id, quod irridet, edio tamen katere, sequitus, hanc lactitiam solidam non esse. Vide schol. prep. 47. kulus.

XII. Spes est inconstans lactitia orta ex idea rei faturae vel practeritae, de cuius eventu aliquatenus dubitamus.

XIII. Metus est inconstans tristitia orta ex idea rei futurae vel praeteritae, de cuius eventu aliquatenus dubitamus. Vide de his schol. 2. prop. 18. huius.

EXPLIC. Ex his definitionibus sequitur, non dari spem sime metu, neque metum sine spe. Qui enim spe pendet et de rei eventu dubitat, is aliquid imaginari supponitur, quod rei futurae existentiam secludit; atque adeo eatenus contristari (per prop. 19. huius) et consequenter, dum spe pendet, metuere, ut res eveniat. Qui autem contra in metu est, hoc est, de rei quam odit eventu dubitat, aliquid etiam imaginatur, quod eiusdem rei existentism secludit; atque adeo (per prop. 20. huius) laetatur, et consequenter eatenus spem habet, ne eveniat.

XIV. Securitas est lactitia orta ex idea rei futurae vel practeritae, de qua dubitandi causa sublata est.

XV. Desperatio est tristitia orta ex idea rei futurae vel praeteritae, de qua dubitandi causa sublata est.

EXPLIC. Oritur itaque ex spe securitas et ex metu desperatio, quando de rei eventu dubitandi causa tollitur, quod fit, quis
homo rem praeteritam vel futuram adesse imaginatur et ut praeseniem contemplatur; vel quia alia imaginatur, quae existetam earum rerum secludunt, quae ipsi dubium inicicebant. Nam
tametsi de rerum singularium eventu (per coroll. prop. 31. part.
2.) nunquam possumus esse certi; fieri tamen potest, ut de earum eventu non dubitemus. Aliud enim esse estendimus (videsechol. prop. 49. part. 2.) de re non dubitare, aliud rei certituinem habere; atque adeo fieri potest, ut ex imagine rei praesertae aut futurae eodem laetitiae vel tristitiae affectu afficiamur se
ex rei praesentis imagine, ut in propositione 18. huius demonstravimus, quam cum eiusdem scholio 2. vide.

XVI. Gaudium est lactitia concomitante idea rei praeteriae, quae praeter spem evenit.

XVII. Conscientiae morsus est tristitia concomitante

dea rei praeteritae, quae praeter spem evenit.

XVIII. Commiseratio est tristitia concomitante idea mali, juod alteri, quem nobis similem esse imaginamur, evenit. Vid. ichol. prop. 22. et schol. prop. 27. huius.

EXPLIC. Inter commiserationem et misericordiam nulla viletur esse differentia, nisi forte, quod commiseratio singularem fectum respiciat, misericordia autem eius habitum.

XIX. Favor est amor erga aliquem, qui alteri benefecit.

XX. Indignatio est odium erga aliquem, qui alteri male-

Explic. Hase nomina ex communi usu aliud significare cio. Sed meum institutum non est, verborum significationem, ed rerum naturam explicare, easque iis vocabulis indicare, worum significatio, quam ex usu habent, a significatione, qua edim usurpare volo, non omnino abhorret, quod semel monuisse afficiat. Caeterum horum affectuum causam vide in coroll. 1. propos. 27. et scholio propos. 22. huius partis.

XXI. Existimatio est de aliquo prae amore plus iusto

sentire.

XXII. Despectus est de aliquo prae odio minus iusto sentire.

EXPLIC. Est itaque existimatio amoris, et despectus odit fectus sive proprietas; atque adeo polest existimatio etiam lefiniri, quod sit amor, quatenus hominem ita afficit, ut de re mata plus iusto sentiat, et contra de spectus, quod sit odium, quatenus hominem ita afficit, ut de eo, quem odio habet, minus justo sentiat. Vide de his schol prop. 26. huius.

**XXIII.** In vi dia est odium, quatenus hominem ita afficit, ut ex alterius felicitate contristetur, et contra ut ex alterius malo gaudeat.

ExPLIC. Invidiae opponitur communiter misericordia, quae

XXIV. Misericordia est amor, quatenus hominem ita afficit, ut ex bono alterius gaudeat, et contra ut ex alterius malo contristetur. EXPLIC. Caeterum de invidia vide echol. prep. 24. et schel. prop. 32. huius. Atque hi affectus laetities et tristities sunt, quos idea rei externae comitatur tanquam causa per se vel per accidens. Hinc ad alios transeo, quos idea rei internae comitatur tanquam causa.

XXV. Acquiescentia in se ipso est lactitia orta ex co, quod homo se ipsum suamque agendi potentism contemplatur.

XXVI. Humilitas est tristitia orta ex eo, quod komo suam impotentiam sive imbecillitatem contemplatur.

EXPLIC. Acquiescentia in se ipso humilitati opponitur, quatenus per candem intelligimus lactitiam, quae ex ec oriur, quod nostram agendi potentiam contemplamur. Sed quatenus per ipsam etiam intelligimus lactitiam concomitante idea alicuius facti, quod nos ex mentis libero decreto fecisse credimus, tum poenitentiae opponitur, quae a nobis sic definitur:

XXVII. Poenitentia est tristitia concomitante idea alicuius facti, quod nos ex libero mentis decreto fecisse credimus.

Explic. Horum affectuum causas ostendimus in schol. prop. 51. huius partis et prop. 53. 54. 55. eiusque schol. De libere autem mentis decreto vide schol. prop. 35. part. 2. Sed hie praeterea notandum venit, mirum non esse, quod omnes omnino actus, qui ex consuetudine pravi vocantur, sequatur tristitia, et illos, qui recti dicuntur, laelitia. Nam hoc ab educatione potissimum pendere, facile ex supra dictis intelligimus. Parentes nimirum illos exprobrando liberosque propter eosdem saepe obiurgando, hos contra suadendo et laudando effecerunt, ut tristitue commotiones illis, laetitiae vero his iungerentur. Quod ipsa etiam experientia comprobatur. Nam consuetudo et religio non est omnibus eadem; sed contra, quae apud alios sacra, apud alios profana, et quae apud alios honesta, apud alios turpis sunt. Prout igitur unusquisque educatus est, ita facti alicuius poenitet vel eodem gloriatur.

XXVIII. Superbia est de se prae amore sui plus iusto sentire.

EXPLIC. Differt igitur superbia ab existimatione, quod haec ad obiectum externum, superbia autem ad ipsum hominem de se plus iusto sentientem referatur. Caeterum ut existimatio

emeris, sie superbia philautiae effectus vel proprietas est. quae propterea cliam definiri potest, quod sit amor sui sive acquiescentia in se ipso, quatenus hominem ita afficit, ut de se plus insto sentiat. Vid. schol. prop. 26. huius. Huic affectui non datur contrarius. Nam nomo de se prae odio sui minus iusto sentit; imo nemo de se minus iusto sentit, quatenus imaginatur, se hoc vel illud non posse. Nam quicquid homo imaginatur se non posse, id necessario imaginatur, et hac imaginatione ita disponitur, ut id agere revera non possit, quod se non pesse imaginatur. Quam diu enim imaginatur se hoc vel illud non posse, tam diu ad agendum non est determinatus; et consequenter tam diu impossibile ei est, ut id agat. Verumenimvero si ed illa attendamus, quae a sola opinione pendent, concipere poterimus fieri posse, ut homo de se minus tusto sentiat. Fieri enim potest, ut aliquis, dum tristis imbecillitatem contemplatur suam, imaginetur, se ab omnibus contemni; idque, dum reliqui nihil minus cogitant, quam ipsum contemnere. Potest praeteren homo de se minus iusto sentire, si aliquid de se in praesenti neget cum relatione ad futurum tempus, cuius est incertus; ut quod neget, se nihil certi posse concipere nihilque nisi prava vel turpis posse cupere vel agere etc. Possumus deinde dicere, aliquem de se munus iusto sentire, quum videmus, ipsum ex nimio pudoris metu ea non audere, quae alii ipsi aequales audent. Hune igitur affectum possumus superbiae opponere, quem a biectionem vocabo. Namut ex acquiescentia in se ipso superbia. sie ex humilitate abiectio oritur; quae proinde a nobis sic definitur:

XXIX. Abjectio est de se prae tristitia minus justo sentire. Explic. Solemus tamen saepe superbiae humilitatem opponere; sed tum magis ad utriusque effectus, quam naturam attendimus. Solemus namque illum superbum vocare, qui nimis gloriatur (vide schol. prop. 30. huius), qui non nisi virtutes suas et aliorum non nisi vitia narrat, qui omnibus praeferri vult, et qui denique ea gravitate et ornatu incedit, quo solent alii, qui lenge supra ipsum sunt positi. Contra illum humilem vocamus, qui saepius erubescit, qui sua vitia fatetur et aliorum virtutes narrat, qui emnibus cedit, et qui denique submisso capite

ambulat et se ornare negligit. Caeterum hi affectus, nempe hemilitas et abiectio, rarissimi sunt. Nam natura humana in se considerata contra cosdem, quantum potest, nititur (vide prop. 15. et 54. huius); et ideo qui maxime creduntur abiecti et humiles esse, maxime plerumque ambitiosi et invidi sunt.

XXX. Gloria est lactitia concomitante idea alicuius nostrae

actionis, quam alios laudare imaginamur.

XXXI. Pudor est tristitia concomitante idea alicuius actio-

nis, quam alios vituperare imaginamur.

Explic. De his vide scholium propositionis 30. huius partis. Sed hic notanda est differentia, quae est inter pudorem et verecundiam. Est enim pudor tristitia, quae sequitur factum, cuius pudet; verecundia autem est metus seu timor pudoris, quo homo continetur, ne aliquid turpe committat. Verecundiae opponi solet impudentia, quae revera affectus non est, ut suo loco ostendam: sed affectuum nomina (ut iam monui) magis eorum usum, quam naturam respiciumt. Atque his la etitia e et tristitia e affectus, quos explicare proposueram, absolvi. Pergo itaque ad illos, quos ad cupiditatem refero.

XXXII. Desiderium est cupiditas sive appetitus re aliqua potiundi, quae eiusdem rei memoria fovetur, et simul aliarum rerum memoria, quae eiusdem rei appetendae existentiam seclu-

dunt, coërcetur.

Explic. Quum alicuius rei recordamur, ut iam saepe diximus, eo ipso disponimur, ad eandem eodem affectu contemplandum, ac si res praesens adesset; sed haec dispositio seu conatus, dum vigilamus, plerumque cohibetur ab imaginibus rerum, quae existentiam eius, cuius recordamur, secludunt. Quando itaque rei meminimus, quae nos aliquo laetitiae genere afficit, eo ipso conamur eandem cum eodem laetitiae affectu ut praesentem contemplari; qui quidem conatus statim cohibetur memoria rerum, quae illius existentiam secludunt. Quare desiderium revera tristitia est, quae laetitiae opponitur illi, quae ex absentia rei, quam odimus, oritur, de qua vide scholium propositionis 47. huius partis. Sed quia nomen desiderium cupiditatem respicere videtur, ideo hunc affectum ad cupiditatis affectus refero.

XXXIII. Aemulatio est alicuius rei cupiditas, quae no-

bis ingeneratur ex eo, quod alios eandem cupiditatem habere imacrinamur.

Explic. Qui fugit, quia alios fugere, vel qui timet, quia alies timere videt, vel etiam ille, qui ex eo, quod aliquem mamum suam combussisse videt, manum ad se contrahit, corpusque movet, quasi ipsius manus combureretur, eum imitari quidem alterius affectum, sed non eundem aemulari dicemus; non quia aliem aemulationis, aliam imitationis novimus causam, sed quia aliem aemulationis, aliam imitationis novimus causam, qui id, quod honestum, utile vel iucundum esse iudicamus, imitatur. Caeterum de aemulationis causa vide propositionem 27. huius partis cum eius scholio. Cur autem huic affectui plerumque iuncta sit invidia, de eo vide propositionem 32. huius cum eiusdem scholio.

XXXIV. Gratia seu gratitudo est cupiditas seu amoris studium, quo ei benefacere conamur, qui in nos pari amoris affectu beneficium contulit. Vide prop. 39. cum schol. prop. 41. huius.

XXXV. Benevolentia est cupiditas benefaciendi ei, cuius nos miseret. Vide schol. prop. 27. huius.

XXXVI. Ira est cupiditas, qua ex odio incitamur ad illi quem odimus malum inferendum. Vide prop. 39. huius.

XXXVII. Vindicta est cupiditas, qua ex reciproco odio concitamur ad malum inferendum ei, qui nobis pari affectu damnum intulit. Vide coroll. 2. prop. 40. huius cum eiusdem schol.

XXXVIII. Crudelitas seu sa evitia est cupiditas, qua aliquis concitatur ad malum inferendum ei, quem amamus, vel cuius nos miseret.

EXPLIC. Crudelitati opponitur clementia, quae passio non est, sed animi potentia, qua homo iram et vindictam moderatur.

XXXIX. Timor est cupiditas maius quod metuimus malum minore vitandi. Vide schol. prop. 39. huius.

XL. Audacia est cupiditas, qua aliquis incitatur ad aliquid agendum cum periculo, quod eius aequales subire metuunt.

XLI. Pusillanimitas dicitur de eo, cuius cupiditas coërcetur timore periculi, quod eius aequales subire audent.

Explic. Est igitur pusillanimitas nihil aliud, quam metus

alienius mali, quod plerique non solent metuere; quare ipean ad cupiditatis affectus non refero. Eandem tamen hie explicare volui, quia quatenus ad cupiditatem attendimus, affectui audeciae revera oppositur.

XI.II. Consternatio dicitur de co, cuius capiditas malum vitandi coërcetur admiratione mali, quod timet.

Extlio. Est itaque consternatio pusillanimitatis species. Sed quia consternatio ex duplici timore oritur, ideo commodius definiri potest, quod sit metus, qui hominem stupefactum aut fluctuantem ita continet, ut is maism amovere non possit. Dice stupefactum, quatenus eius oupiditatem maism amovendi admiratione coërceri intelligimus. Fluctuatem autem dice, quatenus concipimus eandem cupiditatem coërceri timore alterius mail, quod ipsum aeque cruciat: unde fit, ut quodnam ex duobus avertat nesciat. De his vide schol. prop. 39. et schol. prop. 52. huius. Caeterum de pusillanimitate et audacia vide schol. prop. 51. huius.

XLIII. Humanitas seu modestia est cupiditas ea faciendi quae hominibus placent, et omittendi quae displicent.

XLIV. Ambitio est immodica gloriae cupiditas.

Explic. Ambitio est cupiditas, qua omnes affectus (per prop. 27. et 31. huius) foventur et corroborantur; et ideo hic affectus vix superari potest. Nam quam diu homo akiqua cupiditate tenetur, hac simul necessario tenetur., Optimus quisque, inquit Cicero\*), maxime gloria ducitur. Philosophi etiam libris, quos de contemnenda gloria scribunt, nomen suum inscribunt" etc.

XLV. Luxuria est immoderata convivandi cupiditas vel etiam amor.

XLVI. Ebrietas est immoderata potandi cupiditas et amor.

XLVII. Avaritia est immoderata divitiarum cupiditas et amor.

XLVIII. Libido est etiam cupiditas et amor in commiscendis corporibus.

<sup>&</sup>quot;) Vid. Cic. pro Archia cap. 11. Conf. Tuscul. disput. l. 1. cap. 15.

EXPLIC. Sive haec coëundi cupiditas moderata sit sive non sit. libido appellari solet. Porro hi quinque affectus (ut in schol. prop. 56. huius monui) contrarios non habent. Nam modestia species est ambitionis, de qua vide schol, prop. 29, huius. Temperantiam deinde, sobrietatem et castitatem mentis potentian, non autem passionem indicare, iam etiam monui. Et tamelsi fieri polest, ut homo avarus, ambitiosus vel timidus a nimo cibo, potu et coitu abstineat, avaritia tamen, ambitio et timor luxuriae, ebrietati vel castitati non sunt contrarii. Nam avarus in cibum et potum alienum ingurgitare plerumque desiderat. Ambitiosus autem, modo speret fore clam, in nulla re sibi temperabit, et si inter ebrios vivat et libidinosos, ideo quia ambitiosus est, proclivior erit ad eadem vitia. Timidus denique id quod non vult facit. Nam quamvis mortis vitandae causa divilias in mare proiiciat, manet tamen avarus; et si libidinosus tristis est, quod sibi morem gerere nequeat, non desinit propterea libidinosus esse. Et absolute hi affectus non tam ipsos actus convivandi, potandi etc. respiciunt, quam ipsum appetitum et amorem. Nihil igitur his affectibus opponi potest praeter generositatem et animositatem, de quibus in segq.

Definitiones zelo typia e et reliquarum animi fluctuationum sitentio praetermitto, tam quia ex compositione affectuum, quos iam definivimus, oriuntur, quam quia pleraeque nomina non habent, quod ostendit ad usum vitae sufficere, easdem in genere tantummodo noscere. Caeterum ex definitionibus affectuum, quos explicuimus, liquet, eos omnes a cupiditate, la etitia vel tristitia oriri, seu potius nihil praeter hos tres esse, quorum unusquisque variis nominibus appellari solet propter varies eorum relationes et denominationes extrinsecas. Si am ad hos primitivos et ad eu, quae de natura mentis supra diximus, attendere velimus, affectus, qualenus ad solam mentem referuntur, sic definire poterimus.

## AFFECTUUM GENERALIS DEFINITIO.

Affectus, qui animi pathema dicitur, est confusa idea, qua mens maiorem vel minorem sui corporis vel alicuius eius partis existendi vim, quam antea, affirmat, et qua data ipsa mens ad hoc potius, quam ad illud cogitandum determinatur.

EXPLIC. Dico primo affectum seu passionem animi esse ,, confusam ideam." Nam mentem eatenus tantum pati ostendimus (vide prop. 3. huius), quatenus ideas inadaequatas sive confluss habet. Dico deinde, ,, qua mens maiorem vel minorem sui corporis vel alicuius eius partis existendi vim, quam antea, affirmat." Omnes enim corporum ideae, quas habemus, magis nostri corporis actualem constitutionem (per coroll, 2. prop. 16. part. 2.), quam corporis externi naturam indicant: at haec, quae affectus formam constituit, corporis vel alicuius eius partis constitutionem indicare vel exprimere debet, quam ipsum corpus vel alique eius pars habet, ex eo, quod ipsius agendi potentia sive existendi vis augetur vel minuitur, iuvatur vel coërcetur. Sed notandum, quum dico, ... maiorem vel minorem existendi vim, quam antea" me non intelligere, quod mens praesentem corporis constitutionem cum praeterita comparat, sed quod idea, quae affectus formam constituit, aliquid de corpore affirmat, quod plus minusve realitatis revera involvit, quam antea. Et quia essentia mentis in hoc consistit (per prop. 11. et 13. part. 2.), quod sui corporis actualem existentiam affirmat, et nos per perfectionem ipsam rei essentiam intelligimus; sequitur ergo, quod mens ad maiorem minoremve perfectionem transit, quando ei aliquid de suo corpore vel aliqua eius parte affirmare contingit, quod plus minusve realitatis involvit, quam antea. Quum igitur supra dixerim, mentis cogitandi potentiam augeri vel minui, nihil aliud intelligere volui, quam quod mens ideam sui corporis vel alicuius eius partis formaverit, quae plus minusve realitatis exprimit, quam de suo corpore affirmaverat. Nam idearum praestantia et actualis cogitandi potentia ex obiecti praestantia aestimatur. Addidi denique: ,, et qua data ipsa mens ad hoc potius, quam ad aliud cogitandum determinatur," ut praeter laetitiae et tristitiae naturam, quam prima definitionis pars explicat, cupiditatis etiam naturam exprimerem.

# ETHICES

## PARS QUARTA.

DE SERVITUTE HUMANA SEU DE AFFECTUUM VIRIBUS.

#### PRAEFATIO.

Humanam impotentiam in moderandis et coërcendis affectibus servitutem voco. Homo enim affectibus obnoxius sui iuris non est, sed fortunae, in cuius potestate ita est, ut saepe coactus sit, quamquam meliora sibi videat, deteriora tamen sequi.\*) Hutus rei causam, et quid praeterea affectus boni vel mali habent, in hac parte demonstrare proposui. Sed antequam incipiam, pauca de perfectione et imperfectione, deque bono et malo praefari lubet.

Qui rem aliquam facere constituit eamque perfecit, rem suam perfectam esse non tantum ipse, sed etiam unusquisque, qui mentem auctoris illius operis et scopum recte noverit aut se novisse crediderit, dicet. Ex. gr. si quis aliquod opus (quod suppono nondum esse peractum) viderit, noveritque scopum auctoris illius operis esse domum aedificare, is domum imperfectam esse dicet, et contra perfectam, simulatque opus ad finem, quem eius muctor eidem dare constituerat, perductum viderit. Verum si quis opus aliquod videt, cuius simile nunquam viderat, nec mentem opificis novit, is sane scire non poterit, opusne illud perfectum, an imperfectum sit. Atque haec videtur prima fuisse

<sup>\*)</sup> Vid. Ovid. metam. l. VII. r. 20. sq.

horum vocabulorum significatio. Sed postquam homines ideas universales formare, et domuum, aedificiorum, turrium etc. exemplaria excogitare, et alia rerum exemplaria aliis praesera inceperunt, factum est, ut unusquisque id perfectum vocaret, quod cum universali idea, quam eiusmodi rei formaverat, viderat convenire, et id contra imperfectum, quod cum concenta suo exemplari minus convenire videret, quamquam ex opificis sententia consummatum plane esset. Nec alia videtur esse ratio. cur res naturales etiam, quae scilicet humana manu non sunt factae, perfectus aut imperfectus vulgo appellent; seient namque homines tam rerum naturalium, quam artificialium ideas formare universales, quas rerum veluti exemplaria habent et quas naturam (quam nihil nisi alicuius finis causa agere existimant) intueri credunt sibique exemplaria proponere. Ouum itaque aliquid in natura fieri vident, quod cum concepto exemplari. quod rei eiusmodi habent, minus convenit, ipsam naturam tum defecisse vel peccavisse, remque illam imperfectam reliquisse credunt. Videmus itaque homines consuevisse, res naturales perfectas aut imperfectas vocare magis ex praeiudicio, quam ex earum vera cognitione. Ostendimus enim in primae partis appendice naturam propter finem non agere; aeternum namque illud et infinitum ens. quod Deum seu naturam appellamus, eadem. qua existit, necessitate agit. Ex qua enim naturae necessitate existit. ex eadem ipsum agere ostendimus. Vid. prop. 16. part. 1. Ratio igitur seu causa, cur Deus seu natura agit et cur existit, una eademque est. Ut ergo nullius finis causa existit, nullius etiam finis causa agit; sed ut existendi, sic et agendi principium val finem habet nullum. Causa autem, quae finalis dicitur, nihil est praeter ipsum humanum appetitum, quatenus is alicuius rei veluti principium seu causa primaria consideratur. Ex. gr. quum dicimus habitationem causam fuisse finalem huius aut illius domus, nihil tum sane intelligimus aliud, quam quod homo ex eo, quod vitae domesticae commoda imaginatus est, appetitum habuit aedificandi domum. Quare habitatio, quatenus ut finalis causa consideratur, nihil est praeter hunc singularem appetitum, qui revera causa est efficiens, quae ut prima consideratur, quia homines suorum appetituum causas communiter ignorant. Sunt namque, ut

se dixi. suarum quidem actionum et appetituum conscii. ri causarum, a quibus ad aliquid appetendum determinanaod praeterea vulgo aiunt, naturam aliquando deficere are, resque imperfectas producere, inter commenta nule quibus in appendice partis primae egi. Perfectio igimerfectio revera modi solummodo cogitandi sunt. nempe quas fingere solemus ex eo, quod eiusdem speciei aut adividua ad invicem comparamus. Et hac de causa sunra - part. 2.) dixi me per realitatem et perfectionem idem in-. Solemus enim omnia naturae individua ad unum genus. neralissimum appellatur, revocare; nempe ad notionem mae ad omnia absolute naturae individua pertinet. Quamue naturae individua ad hoc genus revocamus, et ad inmparamus, et alia plus entitatis seu realitatis, quam alia comperimus, eatenus alia aliis perfectiora esse dicimus; pus jisdem aliquid tribuimus, quod negationem involvit, nus, finis, impotentia etc., eatenus ipsa imperfecta aps. quia nostram mentem non aeque afficiunt, ac illa, quae vocamus, et non quod ipsis aliquid, quod suum sit, del quod natura peccaverit. Nihil enim naturae alicuius rei R. misi id quod ex necessitate naturae causae efficientis seet quicquid ex necessitate naturae causae efficientis seid necessario fit.

can et malum quod attinet, nihil etiam positivum in rebus, licet consideratis, indicant, nec aliud sunt praeter cogiodos seu notiones, quas formamus ex eo, quod res ad inomparamus. Nam una eademque res potest eodem temas et mala, et etiam indifferens esse. Ex. gr. musica bona meholico, mala lugenti; surdo autem neque bona neque Verum quamvis se res ita habeat, nobis tamen haec vocamenda sunt. Nam quia ideam hominis, tanquam natura e exemplar, quod intucamur, formare cupimus, nobis ex, haec eadem vocabula eo, quo dixi, sensu retinere. Per laque in seqq. intelligam id, quod certo scimus medium tad exemplar humanae naturae, quod nobis proponimus, sagisque accedamus: per malum autem id, quod certo impedire, quo minus idem exemplar referamus. Deinde

homines perfectiores aut imperfectiores dicemus, quatenus ad hoc idem exemplar magis aut minus accedunt. Nam apprime notandum est, quum dico, aliquem a minore ad maiorem perfectionem transire, et contra, me non intelligere, quod ex una cesentia ser forma in aliam mutatur (equus namque ex. gr. tam destruitur, si in hominem, quam si in insectum mutetur); sed quod eius ageadi potentiam, quatenus haec per ipsius naturam intelligitur, aussi vel minui concipimus. Denique per perfectionem in genere reslitatem, uti dixi, intelligam, hoc est, rei cuiuscumque escentiam, quatenus certo modo existit et operatur, nulla ipsius duraticuis habita ratione. Nam nulla res singularis potest ideo dici perfectier, quia plus temporis in existendo perseveravit; quippe rerum daratio ex earum essentia determinari neguit, quandoquidem rerun essentia nullum certum et determinatum existendi tempus involvit; sed res quaecumque, sive ea perfectior sit sive minus, eaden vi, qua existere incipit, semper in existendo perseverare poterit, ita ut omnes hac in re aequales sint.

#### DEFINITIONES.

- I. Per bonum id intelligam, quod certo scimus nobis esse utile.
- II. Per malum autem id, quod certo scimus impedire, quo minus boni alicuius simus compotes.

De his praecedentem vide praefationem sub finem.

- III. Res singulares voco contingentes, quatenus, dum ad earum solam essentiam attendimus, nihil invenimus, quod earum existentiam necessario ponat, vel quod ipsam necessario secludat.
- IV. Easdem res singulares voco possibiles, quatenus, dum ad causas, ex quibus produci debent, attendimus, nescimus, an ipsae determinatae sint ad easdem producendum.

In schol. 1. prop. 33. part. 1. inter possibile et contingens nullam feci differentiam, quia ibi non opus erat haec accurate distinguere.

V. Per contrarios affectus in seqq. intelligam eos, qui hominem in diversum trahunt, quamvis eiusdem sint generis, ut

inxuries et avaritia, quae amoris sunt species; nec natura, sed per accidens sunt contrarii.

VI. Quid per affectum erga rem futuram, praesentem et praeteritam intelligam, explicui in schol. 1. et 2. prop.

18. part. 3. quod vide.

Sed venit hie praeterea notandum, quod ut loci, sic etiam temperis distantiam non nisi usque ad certum quendam limitem pessamus distincte imaginari: hoc est, sicut omnia illa obiecta, quee ultra ducentos pedes a nobis distant, seu quorum distantia sieco, in quo sumus, illam superat, quam distincte imaginamur, esque a nobis distare, et perinde ac si in eodem plano escent, imaginari solemus; sic etiam obiecta, quorum existendi tempus longiore a praesenti intervallo abese imaginamur, quam qued distincte imaginari solemus, omnia aeque longe a praesenti distare imaginamur et ad unum quasi temporis momentum referimus.

VII. Per finem, cuius causa aliquid facimus, appetitum

intelligo.

VIII. Per virtutem et potentiam idem intelligo; hoc est (per prop. 7. part. 3.) virtus, quatenus ad hominem refertur, est ipsa hominis essentia seu natura, quatenus potestatem habet, quaedam efficiendi, quae per solas ipsius naturae leges possunt intelligi.

## AXIOMA.

Nulla res singularis in rerum natura datur, qua potentior et fertior non detur alia. Sed quacumque data datur alia potentior, a qua illa data potest destrui.

## PROPOSITIONES.

PROPOS. I. Nihil, quod idea falsa positivum habet, tollitur praesentia veri, quatenus verum.

DEMONSTR. Falsitas in sola privatione cognitionis, quam ideae inadaequatae involvunt, consistit (per prop. 35. part. 2.), nec ipsae aliquid habent positivum, propter quod falsae dicuntur (per prop. 33. part. 2.); sed contra, quatenus ad Deum referuntar, verae sunt (per prop. 32. part. 2.). Si igitur id, quod idea falsa positivum habet, praesentia veri, quatenus verum est, tolle-

retur, tolleretur ergo idea vera a se ipsa, quod (per prop. 4. part. 3.) est absurdum. Ergo nihil, quod idea etc.; q. e. d.

SCHOL. Intelligitur baec propositio clarius ex coroll. 2. prop. 16. part. 2. Nam imaginatio idea est, quae magis corporis humani praesentem constitutionem, quam corporis externi nataram indicat, non quidem distincte, sed confuse; unde fit, ut mens errare dicatur. Ex. gr. quum solem intuemur, eunden ducentos circiter pedes a nobis distare imaginamur: in quo tan diu fallimur, quam diu veram eius distantiam ignoramus. Comita eiusdem distantia tollitur quidem error, sed non imaginatio, bot est, idea solis, quae eiusdem naturam eatenus tantum exalicat, quatenus corpus ab eodem afficitur; adeoque quamvis veram eiusdem distantiam noscamus, ipsum nihilo minus prope nobis adesse imaginabimur. Nam ut in schol. prop. 35. part. 2. diximus, non ea de causa solem adeo propinquum imaginamur, quia eius veram distantiam ignoramus; sed quia mens eatenus magnitudinem solis concipit, quatenus corpus ab eodem afficitur. Sic quum solis radii aquae superficiei incidentes ad nostros oculos reflectuntur, eundem perinde, ac si in aqua esset, imaginamur; tametsi verum eius locum noverimus. Et sic reliquae imaginationes, quibus mens fallitur, sive eae naturalem corporis constitutionem, sive quod eiusdem agendi potentiam augeri vel minui indicant, vero non sunt contrariae, nec eiusdem praesentia evanescunt. quidem, quum falso aliquod malum timemus, ut timor evanescal audito vero nuntio; sed contra etiam fit, quum malum, quod certe venturum est, timemus, ut timor etiam evanescat audito falso nuntio. Atque adeo imaginationes non praesentia veri, quatenus verum, evanescunt; sed quia aliae occurrunt iis fortiores, quae rerum, quas imaginamur, praesentem existentiam secludunt, ut prop. 17. part. 2. ostendimus.

PROPOS. II. Nos eatenus patimur, quatenus naturae sumus pars, quae per se absque aliis non potest concipi.

DEMONSTR. Nos tum pati dicimur, quum aliquid in nebis oritur, cuius non nisi partialis sumus causa (per defin. 2. part. 3.).

hoc est (per defin. 1. part. 3.) aliquid, quod ex solis legibus nostrae naturae deduci nequit. Patimur igitur, quatenus naturae sumus pars, quae per se absque aliis nequit concipi; q. e. d.

PROPOS. III. Vis, qua homo in existendo perseverat, fimitata est et a potentia causarum externarum infinite superatur.

**DEMONSTR.** Patet ex axiomate huius partis. Nam dato homine datur aliquid aliud, puta A potentius, et dato A datur deinde aliud, puta B, ipso A potentius, et hoc in infinitum. Ac proinde petentia hominis potentia alterius rei definitur, et a potentia causarum externarum infinite superatur; q. e. d.

PROPOS. IV Fieri non potest, ut homo non sit naturae pars et ut nullas possit pati mutationes, nisi quae per solam suam naturam possint intelligi, quarumque adaequata sit causa.

DEMONSTR. Potentia, qua res singulares, et consequenter homo suum esse conservat, est ipsa Dei sive naturae potentia (per coroll. prop. 24. part. 1.), non quatenus infinita est, sed quatenus per humanam actualem essentiam explicari potest (per prop. 7. part. 3.). Potentia itaque hominis, quatenus per ipsius actualem essentiam-explicatur, pars est infinitae Dei seu naturae potentiae, hoc est (per prop. 34. part. 1.), essentiae. Quod erat primum. Deinde si fieri possit, ut homo nullas possit pati mutationes, nisi quae per solam ipsius hominis naturam possint intelligi, sequeretur (per prop. 4. et 6. part. 3.) ut non possit perire, sed ut semper necessario existeret. Atque hoc segui deberet ex causa, cuius potentia finita aut infinita sit, nempe vel ex sola hominis potentia, qui scilicet potis esset, ut a se removeret reliquas mutationes, quae a causis externis oriri possent; vel infinita naturae potentia, a que omnia singularia ita dirigerentur, ut homo nullas alias posset peti mutationes, nisi quae ipsius conservationi inserviunt. At Frimum (per prop. praeced., cuius demonstratio universalis est et ad omnes res singulares applicari potest) est absurdum. Ergo si fieri potest, ut homo nullas pateretur mutationes, nici que per solam insius hominis naturam possent intelligi, et consequenter (sicut iam ostendimus) ut semper necessario existeret, id sequi deberet ex Dei infinita potentia; et consequenter (per prop. 16. part. 1.) ex necessitate divinae naturae. quatenus aliculus hominis idea affectus consideratur, totius naturae ordo, quatenus ipsa sub extensionis et cogitationis attributis concipitur, deduci deberet. Atque adeo (per prop. 21. part. 1.) sequeretur, ut home esset infinitus, quod (per 1, part, huius demonstrationis) est absurdum. Fieri itaque nequit, ut homo nullas alias patiatur mutationes, nisi quarum ipse adaequata sit causa; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur, hominem necessario passionibus esse semper obnoxium, communemque naturae ordinem sequi et eidem parere, seseque eidem, quantum rerum natura exigit,

accommodate.

PROPOS. V. Vis et incrementum cuiuscumque passionis, eiusque in existendo perseverantia non definitur potentia, qua nos in existendo perseverare conamur, sed causae externae potentia cum postra comparata.

DEMONSTR. Passionis essentia non potest per solam nostram essentiam explicari (per defin. 1. et 2. part. 3.), hoc est (per prop. 7. part. 3.), passionis potentia definiri neguit potentia, qua in nostro esse perseverare conamur; sed (ut prop. 16. part. 2. ostensum est) definiri necessario debet potentia causae externae cum nostra comparata; q. e. d.

PROPOS. VI. Vis alicuius passionis seu affectus reliquas hominis actiones seu potentiam superare potest, ita ut affectus pertinaciter homini adhaereat

DEMONSTR. Vis et incrementum cuiuscumque passionis eiusque in existendo perseverantia definitur potentia causae externae cum nostra comparata (per prop. praec.); adeoque (per prop. 3. huius) hominis potentiam superare potest etc.; q. e. d.

PROPOS. VII. Affectus nec coërceri nec foili potest, misi per affectum contrarium et fortiorem affectu coërcendo.

DEMONSTR. Affectus, quatenus ad mentem refertur, est idea, que mens majorem vel minorem sui corporis existendi vim. guine antea, affirmat (per generalem affectuum definitionem, que reperitur sub finem tertiae partis). Quum igitur mens aliene affectu conflictatur, corpus afficitur simul affectione, qua cius agendi potentia augetur vel minuitur. Porro haec corporis affectio (per prop. 5. huius) vim a sua causa accipit perseverandi in suo esse: quae proinde nec coërceri nec tolli potest, nisi a causa corporea (per prop. 4. part. 3.), quae corpus afficiat affectione illi contraria (per prop. 5. part. 3.) et fortiore (per axioma huius). Atque adeo (per prop. 12. part. 2.) mens afficitur idea affectionis fortioris et contrariae priori, hoc est (per general. affectuana defin.) mens afficietur affectu fortiori et contrario priori, qui scilicet prioris existentiam secludet vel tollet; ac proinde affectus nec tolli nec coërceri potest, nisi per affectum contrarium et fortiorem: q. e. d.

COROLL. Assectus, quaterus ad mentem resertur, nec coerceri nec tolli potest, nisi per ideam corporis assectionis contrariae et sortioris assectione, qua patimur. Nam assectus, quo patimur, nec coerceri nec tolli potest, nisi per assectum eodem sortiorem eique contrarium (per prop. praec.), hoc est (per gener.
assect. desin.), nisi per ideam corporis assectionis sortioris et contrariae assectioni, qua patimur.

PROPOS. VIII. Cognitio boni et mali nihil aliud est, quam laetitiae vel tristitiae affectus, quatenus eius sumus conscii.

DEMONSTR. Id bonum aut malum vocamus, quod nostro esse conservando prodest vel obest (per defin. 1. et 2. haius), nocest (per prop. 7. part. 3.), quod nostram agendi potentiam auget vel minuit, suvat vel coërcet. Quatenus itaque (per defin. Isetitiae et tristitiae, quas vide in schol. prop. 11. part. 3.) rem alla Bpinosa I.

quam nos lactitia vel tristitia afficere percipimus, candem bonam aut malam vocamus; atque adeo boni et mali cognitie nibil aliud est, quam lactitiae vel tristitiae idea, quae ex ipso lactitiae vel tristitiae affectu necessario sequitur (per prop. 22. part. 2.). At hace idea codem modo unita est affectui, ac mens unita est corpori (per prop. 21. part. 2.), hoc est (ut in schol. ciusdem prop. ostensum), hace idea ab ipso affectu, sive (per gen. affect. deffi.) ab idea corporis affectionis revera non distinguitur nisi selo conceptu. Ergo hace cognitio boni et mali nihil est aliud, quam ipse affectus, quatenus ciusdem sumus conscii; q. e. d.

PROPOS. IX. Affectus, cuius causam in praesenti nobis adesse imaginamur, fortior est, quam si eandem non adesse imaginaremur.

DEMONSTR. Imaginatio est idea, qua mens rem ut praesentem contemplatur (vide eius defin. in schol. prop. 17. part. 2.), quae tamen magis corporis humani constitutionem, quam rei externae naturam indicat (per coroll. 2. prop. 16. part. 2.). Est igitur affectus (per gen. affect. defin.) imaginatio, quatenus corporis constitutionem indicat. At imaginatio (per prop. 17. part. 2.) intensior est, quam diu nihil imaginamur, quod rei externae praesentem existentiam secludit. Ergo etiam affectus, cuius causam in praesenti nobis adesse imaginamur, intensior seu fortior est, quam si eandem non adesse imaginaremur; q. e. d.

SCHOL. Quum supra in propositione 18. partis 3. dixerim, nos ex rei futurae vel praeteritae imagine eodem affectu affici, ac si res, quam imaginamur, praesens esset, expresse monui, id verum esse, quatenus ad solam ipsius rei imaginem attendimus (est enim eiusdem naturae, sive res imaginati simus sive non simus); sed non negavi eandem debiliorem reddi, quando alias res nobis praesentes contemplamur, quae rei futurae praesentem existentiam secludunt, quod tum monere neglexi, quia in hac parte de affectuum viribus agere constitueram.

COROLL. Imago rei futurae vel praeteritae, hoc est, rei, quam cum relatione ad tempus futurum vel praeteritum secluso praesenti contemplamur, caeteris paribus debilior est imagine

rei praesentis, et consequenter affectus erga rem futuram vel praeteritam, caeteris paribus remissior est affectu erga rem praeseatem.

PROPOS. X. Erga rem futuram, quam cito affuturam imaginamur, intensius afficimur, quam si eius existendi tempus longius a praesenti distare imaginaremur; et memoria rei, quam non diu praeteriisse imaginamur, intensius etiam afficimur, quam si eandem diu praeteriisse imaginaremur.

DEMONSTR. Quatenus enim rem cito affuturam, vel non diu praeteriisse imaginamur, eo ipso aliquid imaginamur, quod rei praesentiam minus secludit, quam si eiusdem futurum existendi tempus longius a praesenti distare, vel quod dudum praeterierit, imaginaremur (ut per se notum); adeoque (per praeced. prop.) eatenus intensius erga eandem afficiemur; q. e. d.

SCHOL. Ex iis, quae ad definitionem 6. huius partis notavimus, sequitur, nos erga obiecta, quae a praesenti longiori temporis intervallo distant, quam quod imaginando determinare possumus, quamvis ab invicem longo temporis intervallo distare intelligamus, aeque tamen remisse affici.

PROPOS. XI. Affectus erga rem, quam ut necessariam imaginamur, caeteris paribus intensior est, quam erga possibilem vel contingentem, sive non necessariam.

DEMONSTR. Quaterius rem aliquam necessariam esse imaginamur, eaterius eius existentiam affirmamus, et contra rei existentiam negamus, quaterius eandem non necessariam esse imaginamur (per schol. 1. prop. 33. part. 1.); ac proinde (per prop. 9. huius) affectus erga rem necessariam caeteris paribus intensior est, quam erga non necessariam; q. e. d.

PROPOS. XII. Affectus erga rem, quam scimus in praesenti non existere et quam ut possibilem ima-

quaedam imaginamur, quae ciusso defin. 4. huius), hoc est (per prop. metum fovent; atque adeo affectus er; tior est; q. e. d.

COROLL. Affectus erga rem, que existere et quam ut contingentem im est, quam si rem in praesenti nobis a

DEMONSTR. Affectus erga rem, imaginamur, intensior est, quam sicremur (per coroll. prop. 9. huius), e tempus futurum a praesenti non mi (per prop. 10. huius). Est itaque a stendi tempus longe a praesenti dist missior, quam si eandem ut praesen minus (per prop. praec.) intensior contingentem imaginaremur. Atque tingentem multo remissior erit, que adesse imaginaremur; q. e. d.

PROPOS. XIII. Affectus of duam scimus in praesen

itum imaginamer, estenus aliquid imaginari supponimur, quod ipasan ad memoriam redigit sive quod rei imaginem escitat (vide prep. 18. part. 2. cum ciusdem schol.), ac proinde estenus efficit, ut ipama ac si praesens esset contemplemur (per coroli. prop. 17. part. 2.). Atque adeo (per prop. 9. huius) affectus erga rem contingentem, quam scimus in praesenti non existere, caeteris paribus remissior erit, quam affectus erga rem praeteritam; q. e. d.

PROPOS. XIV. Vera boni et mali cognitio, quatenus vera, nullum affectum coërcere potest; sed tantum quatenus ut affectus consideratur.

DEMONSTR. Affectus est idea, qua mons maiorem vel minorem sui corporis existendi vim, quam antea, affirmat (per gen. aff. defin.); atque adeo (per prop. 1. huius) nihil positivum habet, qued praesentia veri tolli possit; et consequenter vera boni et mali cognitio, quatenus vera, nullum affectum coërcere potest. At quatenus affectus est (vide prop. 8. huius), si fortior affectu coërcendo sit, eatenus tantum (per prop. 7. huius) affectum coërcere poterit; q. e. d.

PROPOS. XV. Cupiditas, quae ex vera boni et mali cognitione oritur, multis aliis cupiditatibus, quae ex affectibus, quibus conflictamur, oriuntur, restingui vel coërceri potest.

DEMONSTR. Ex vera boni et mali cognitione, quatenus haec (per prop. 8. huius) affectus est, oritur necessario cupiditas (per 1. affect. def.), quae eo est maior, quo affectus, ex quo oritur, maior est (per prop. 37. part. 3.). Sed quia haec cupiditas (per hypothesin) ex eo, quod aliquid vere intelligimus, oritur, sequitur ergo ipsa in nobis, quatenus agimus (per prop. 3. part. 3.). Atque adeo per solam nostram essentiam debet intelligi (per defin. 2. part. 3.); et consequenter (per prop. 7. part. 3.) eius vis et incrementum sola humana potentia definiri debet. Porro cupiditates, quae ex affectibus, quibus conflictamur, oriuntur, eo etiam maiores sunt, quo hi affectus vehementiores erunt; atque adeo exrem vis et incrementum (per prop. 5. huius) potentia causarum

externarum definiri debet, quae, si cum nostra comparetur, asstram potentiam indefinite superat (per prop. 3. huiss). Atque adeo cupiditates, quae ex similibus affectibus oriuntur, vehementiores esse possunt illa, quae ex vera boni et mali cogniticus oritur; ac proinde (per prop. 7. huius) candem coërcere vel restinguere poterunt; q. c. d.

PROPOS. XVI. Cupiditas, quae ex cognitione bosi et mali, quatenus haec cognitio futurum respicit, oritur, facilius rerum cupiditate, quae in praescuta suaves sunt, coërceri vel restingui potest.

DEMONSTR. Affectus erga rem, quam futuram imaginamer, remissior est, quam erga praesentem (per coroll. prop. 9. huius). At cupiditas, quae ex vera boni et mali cognitione oritur, tametsi haec cognitio circa res, quae in praesentia bonae sunt, versetur, restingui vel coërceri potest aliqua temeraria cupiditate (per prop. praeced., cuius demonstr. universalis est). Ergo cupiditat, quae ex eadem cognitione, quatenus haec futurum respicit, oritur, facilius coërceri vel restingui poterit etc.; q. e. d.

PROPOS. XVII. Cupiditas, quae oritur ex vera boni et mali cognitione, quatenus haec circa res contingentes versatur, multo adhuc facilius coërceri potest cupiditate rerum, quae praesentes sunt.

DEMONSTR. Propositio hace codem modo, ac prop. praeced. demonstratur ex coroll. prop. 12. huius.

SCHOL. His me causam ostendisse credo, cur homines opinione magis, quam vera ratione commoveantur, et cur vera boni et mali cognitio animi commotiones excitet et saepe omni libidinis generi cedat. Unde illud poëtae natum: Video meliora proboque, deteriora sequor. 1) Quod idem etiam Ecclesiastes in mente habuisse videtur, quum dixit 2): Qui auget scientiam, auget dele-

<sup>1)</sup> Vid. Ovid. metaph. 7, 20 sq.

מ) Vid. lib. Cohel. 1, 14. (cl. v. 17.) בְּרֶב הָבְבֶּיה רֶבְ־בָּעָם (קוֹם מְבָאוֹב:

m. Atque haec non eum in finem dico, ut inde concludam, nestabilius esse ignorare, quam scire, vel quod stulto intelliens in moderandis affectibus nihil intersit; sed ideo quia necesse st, noetrae naturae tam potentiam, quam impotentiam noscere, t determinare possimus, quid ratio in moderandis affectibus ossit et quid non possit; et in hac parte de sola humana impomia me acturum dixi. Nam de rationis in affectus potentia searatim agere constitui.

ROPOS. XVIII. Cupiditas, quae ex laetitia oritur, caeteris paribus fortior est cupiditate, quae ex tristitia oritur.

DEMONSTR. Cupiditas est ipsa hominis essentia (per 1. affect. efin.) hoc est (per prop. 7. part. 3.) conatus, quo homo in suo sse perseverare conatur. Quare cupiditas, quae ex laetitia oriur, ipso laetitiae affectu (per defin. laetitiae, quam vide in schol. rop. 11. part. 3.) iuvatur vel augetur; quae autem contra ex trititia oritur, ipso tristitiae affectu (per idem schol.) minuitur vel oërcetur. Atque adeo vis cupiditatis, quae ex laetitia oritur, potentia humana, simul et potentia causae externae; quae autem ex tristitia, sola humana potentia definiri debet; ac proinde hac illa fortior est; q. e. d.

SCHOL. His paucis humanae impotentiae et inconstantiae ausas, et cur homines rationis praecepta non servent, explicui. Superest iam, ut ostendam, quid id sit, quod ratio nobis praeceribit, et quinam affectus cum rationis humanae regulis conveniant, quinam contra lisdem contrarii sint. Sed antequam haec prolixo nostro geometrico ordine demonstrare incipiam, lubet psa rationis dictamina hic prius breviter ostendere, ut ea, quae sentio, facilius ab unoquoque percipiantur. Quum ratio nibil contra naturam postulet, postulat ergo ipsa, ut unusquisque se ipsum amet, suum utile, quod revera utile est, quaerat, et id omne, quod hominem ad maiorem perfectionem revera ducit, appetat, et absolute ut unusquisque suum esse, quantum in se est, conservare conetur. Quod quidem tam necessario verum est, quam quod totum sit sua parte maius. Vide prop. 4. part. 3.

Deinde quandoquidem virtus (per defin. 6. huius) nihil aliud est, gram ex legibus propriae naturae agere, et nome suum esse (per prop. 7. part. 3.) conservare coneter, misi ex proprise suse natures legibus; hine sequitur primo, virtutis fundamentum esse ippum conatum, proprium esse conservandi, et felicitatem in eo consistere, quod homo suum esse conservere potest. Securito sequitur, virtutem propter se esse appetendam, nec quicquam, quod ipsa praestabilius aut quod utilius nobis sit. dari. cuius causa deberet appeti. Tertio denique sequitur, cos, qui se interficient, animo esse impolentes, cosque a causis externis suae naturae repugnantibus prorsus vinci. Porro ex postulate 4. partis 2. sequitur, nos efficere nunquam posse, ut nihil extra pos indigenmus ad nostrum esse conservandum, et ut ita vivamus, ut nullum commercium cum rebus, quae extra nos sunt, habeamus; et si praeterea nostram mentem spectemus, sane noster intellectus imperfectior esset, si mens sola esset, nec quicquam praeter se ipsam intelligeret. Multa igitur extra nos dantur, quae nobis utilia quaeque propterea appetenda sunt. Ex his nulla praestantiora escogitari possunt, quam ea quae cum nostra natura prorsus conveniunt. Si enim duo ex. gr. eiusdem prorsus naturae individua invicem junguntur, individuum componunt singulo duplo potentius. Homini igitur nihil homine utilius; nihil, inquam, homines praestantius ad suum esse conservandum optare possunt, quam quod omnes in omnibus ita conveniant, ut omnium mentes et corpora unam quasi mentem, unumque corpus componant, et omnes simul, quantum possunt, suum esse conservare conentur, omnesque simul omnium commune utile sibi quaerant. Ex quibus sequitur, homines, qui ratione gubernantur, hoc est, homines, qui ex ductu rationis suum utile quaerunt, nihil sibi appetere, quod reliquis hominibus non cupiant, atque adeo eosdem iustos, fidos atque honestos esse.

Hace illa rationis dictamina sunt, quae hic paucis ostendere proposueram, antequam eadem proliziori ordine demonstrare inciperem, quod ea de causa feci, ut, si fieri posset, corum attentionem mihi conciliarem, qui credunt, hoc principium, quod scilicet unusquisque suum utile quaerere tenetur, impietatis, non autem virtutis et pietatis esse fundamentum. Postquam igitur rem sese contra habere breviter ostenderim, pergo ad candom cadem via, qua bucusque progressi sumus, demonstrandum.

PROPOS. XIX. Id unusquisque ex legibus suae naturae necessario appetit vel aversatur, quod bonum vel malum esse judicat.

DEMONSTR. Boni et mali cognitio est (per prop. 8. huius) ipse lactities vel tristities affectus, quatenus ciusdem sumus conseii; ac proinde (per prop. 28. part. 3.) id unusquisque necessario appetit, quod bonum, et contra id aversatur, quod malum esse indicat. Sed hic appetitus nihil aliud est, quam ipsa hominis essentia seu natura (per defin. appet. quam vide in schol. prop. 9. part. 3. et affect. defin. 1.). Ergo unusquisque ex solis sume naturae legibus id necessario appetit vel aversatur etc.; q. e. d.

PROPOS. XX. Quo magis unusquisque suum utile quaerere, hoc est, suum esse conservare conatur et potest, eo magis virtute praeditus est; et contra quatenus unusquisque suum utile, hoc est, suum esse conservare negligit, eatenus est impotens.

DEMONSTR. Virtus est ipsa humana potentia, quae sola hominis essentia definitur (per defin. 8. huius), hoc est (per prop. 7. part. 3.), quae solo conatu, quo homo in suo esse perseverare conatur, definitur. Quo ergo unusquisque magis suum esse conservare conatur et potest, eo magis virtute praeditus est, et consequenter (per prop. 4. et 6. part. 3.), quatenus aliquis suum esse conservare negligit, eatenus est impotens; q. e. d.

SCHOL. Nemo igitur nisi a causis externis et suae naturae contrariis victus suum utile appetere sive suum esse conservare negligit. Nemo, inquam, ex necessitate suae naturae, sed a causis externis coactus alimenta aversatur vel se ipsam interficit, quod multis modis fieri potest. Nempe interficit aliquis se ipsum coactus ab alio, qui eius dexteram, qua ensem casu prehenderat, contorquet et cogit versus cor ipsum gladium dirigere; vel quod ex mandato tyranni, ut Seneca, cogatur venas aperire suas, hoc est,

maius maium minore vitare cupiat; vel denique ex eo, quod carsae latentes externae eius imaginationem ita disponunt et corpus ita afficiunt, ut id aliam naturam priori contrariam induat et cuius idea in mente dari nequit (per prop. 10. part. 3.). At qued home ex necessitate suae naturae conetur non existere vel in aliam formam mutari, tam est impossibile, quam quod ex nihilo aliquid fiat, ut unusquisque mediocri meditatione videre potest.

PROPOS. XXI. Nemo potest cupere beatum esse, bene agere et bene vivere, qui simul non cupiat esse, agere et vivere, hoc est, actu existere.

DEMONSTR. Huius propositionis demonstratio seu potius res ipsa per se patet, et etiam ex cupiditatis definitione. Est enim cupiditas (per 1. affect. defin.) beate seu bene vivendi, agendi etc. ipsa hominis essentia, hoc est (per prop. 7. part. 3.), conatus, quo unusquisque suum esse conservare conatur. Ergo nemo potest cupere etc.; q. e. d.

PROPOS. XXII. Nulla virtus potest prior hac (nempe conatu sese conservandi) concipi.

DEMONSTR. Conatus sese conservandi est ipsa rei essentia (per prop. 7. part. 3.). Si igitur aliqua virtus posset hac, nempe hoc conatu, prior concipi, conciperetur ergo (per defin. 8. huius) ipsa rei essentia se ipsa prior; quod (ut per se notum) est absurdum. Ergo nulla virtus etc.; q. e. d.

COROLL. Conatus sese conservandi primum et unicum virtutis est fundamentum. Nam hoc principio nullum aliud potest prius concipi (per prop. praeced.), et absque ipso (per prop. 21. huius) nulla virtus potest concipi.

PROPOS. XXIII. Homo quatenus ad aliquid agendum determinatur ex eo, quod ideas habet inadaequatas, non potest absolute dici ex virtute agere; sed tantum quatenus determinatur ex eo, quod intelligit.

DEMONSTR. Quatenus homo ad agendum determinatur ex eo, quod inadaequatas habet ideas, eatenus (per prop. 1. part. 3.) patitur, hoc est (per defin. 1. et 2. part. 3.) aliquid agit, quod per seiam eius essentiam non potest percipi, hoc est (per defin. 8. huius), quod ex ipsius virtute non sequitur. At quatenus ad aliquid agendum determinatur ex eo, quod intelligit, eatenus (per ealemprop. 1. part. 3.) agit, hoc est (per defin. 2. part. 3.), aliquid agit, quod per solam ipsius essentiam percipitur, sive (per defin. 8. huius) quod ex ipsius virtute adaequate sequitur; q.e. d.

PROPOS. XXIV. Ex virtute absolute agere nihil aliud in nobis est, quam ex ductu rationis agere, vivere, suum esse conservare (haec tria idem significant) ex fundamento proprium utile quaerendi.

DEMONSTR. Ex virtute absolute agere nihil aliud est (per iefin. 8. huius), quam ex legibus propriae naturae agere. At nos atenus tantummodo agimus, quatenus intelligimus (per prop. 3. part. 3.). Ergo ex virtute agere nihil aliud in nobis est, quam ex luctu rationis agere, vivere, suum esse conservare, idque (per coroll. prop. 22. huius) ex fundamento suum utile quaerendi; q. e. d.

PROPOS. XXV. Nemo suum esse alterius rei causa conservare constur.

DEMONSTR. Conatus, quo unaquaeque res in suo esse perieverare conatur, sola ipsius rel essentia definitur (per prop. 7. mart. 3.), eaque sola data, non autem ex alterius rei essentia necesario sequitur (per prop. 6. part. 3.), ut unusquisque suum esse conservare conetur. Patet praeterea haec propositio ex coroll. rop. 22. huius partis. Nam si homo alterius rei causa suum esse conservare conaretur, tum res illa primum esset virtutis fundamentum (ut per se notum), quod (per praedictum coroll.) est absurdum. Ergo nemo suum esse etc.; q.e. d.

PROPOS. XXVI. Quicquid ex ratione conamur, nibil aliud est quam intelligere; nec mens quatenus ra-

tione utitur, afind sibi utile core indicat utal id quad ad intelligendum conducit.

DEMONSTR. Construs some conservandi nihil est pene rei essentiam (per prop. 7. part. 3.), quae quatema talia es vim habere concipitur ad perseverandum in enistendo (per pe sort. 3.), et ea agendom, quae ex data sua natura necessar Vide defin. appetitus in schol. prop. 9. part. 3. rationis essentia nibil alimi est guara mens nostra, quatenus alare et distincte intelligit. Vide eius defin, in 2. schol. prop. 40, part. 2. Ergo (per prop. 40. part. 2.) quicquid ex ratione conta nihil aliud est quam intelligere. Deinde queniam hit mantis copates. (710 mens quatenus ratiocinatur, suum esse conaiur conservare, nihil alind est quam intelligere (per primam partem huius). Est ergo hic intelligendi conatus (per coroll. prop. 22. huius) primum et unicum virtutis fundamentum, nec aliculus finis causa (per prop. 25. huius) res intelligere conabimur; sed contra mens quatenus ratiocinatur, nihil sibi bonum esse concipere peterit. wist id quod ad intelligendum conducit (per defin. 1. buius); q. e. d.

PROPOS. XXVII. Nihil certo scimus bonum aut malum esse, nisi id quod ad intelligendum revera conducit, vel quod impedire potest quo minus intelligamus. DEMONSTR. Mens quatenus ratiocinatur, nihil aliud appetit quam intelligere, nec aliud sibi utile esse iudicat, nisi id quod ad intelligendum conducit (per prop. praec.). At mens (per prop. 44-et 63. part. 2. cuius etiam schol. vide) rerum certitudinem noa habet, nisi quatenus ideas habet adaequatas, sive (quod per schol. 2. prop. 40. part. 2. idem est) quatenus ratiocinatur. Ergo nibil certo scimus bonum esse, nisi id quod ad intelligendum revera conducit; et contra id malum, quod impedire potest quo minus intelligamus; q. e. d.

PROPOS. XXVIII. Summum mentis bonum est Dei cognitio, et summa mentis virtus Deum cognoscere.

BERNOSETTA. Summum, quod mens intelligere potest, Deus est, hoc est (per defin. 6. pert. 1.) ens absolute infinitum, et sine quo (per prop. 15. pert. 1.) nihil esse neque concipi potest. Adeoque (per prop. 26. et 27. huius) summum mentis utile sive (per defin. 1. huius) bonum est Dei cognitio. Deinde mens quatenus intelligit, catenus tantum agit (per prop. 1. et 3. part. 3.), et eatonus tantum (per prop. 23. huius) potest absolute dici, quod virtuse agit. Est igitur mentis absoluta virtus intelligere. At summum, quod mens fatelligere potest, Deus est (ut iamiam demonstravimus). Ergo mentis summa virtus est Deum intelligere seu cognoscere; q. e. d.

PROPOS. XXIX. Res quaecumque singularis, cuius natura a nostra prorsus est diversa, nostram agendi potentiam nec iuvare nec coërcere potest, et abselute res sulla potest nobis bona aut mala esse, nisi commune aliquid nobiscum habeat.

DEMONSTR. Cuiuscumque rei singularis, et consequenter (per coroll. prop. 10. part. 2.) hominis potentia, qua existit et operatur, non determinatur nisi ab alia re singulari (per prop. 28. part. 1.), cuius natura (per prop. 6. part. 2.) per idem attributum debet intelligi, per quod natura humana concipitur. Nostra igitur agendi potentia, quomodocumque ea concipiatur, determinari et consequenter iuvari vel coërceri potest potentia alterius rei singularis, quae aliquid commune nobiscum habet, et non potentia rei, cuius natura a nostra prorsus est diversa: et quia id bonum aut malum vocamus, quod causa est laetitiae aut tristitiae (per prop. 8. huius), hoc est (per schol. prop. 11. part. 3.) quod nostram agendi potentiam auget vel minuit, iuvat vel coërcet; ergo res, cuius natura a nostra prorsus est diversa, nobis neque bona neque mala esse potest; q. e. d.

PROPOS. XXX. Res nulla per id, quod cum nostra natura commune habet, potest esse mala; sed quatesus nobis mala est, eatenus est nobis contraria.

DEMONSTR. Id malum vocamus, quod causa est tristitiae

(per prop. 8. huius), hoc est (per eius defin. quam vide in schel. prop. 11. part. 3.) quod nostram ageadi potentiam minuit vel coliccet. Si igitur res aliqua per id, quod nobiscum habet commune, nobis esset mala; posset ergo res id ipsum, quod nobiscum commune habet, minuere vel coliccere; quod (per prop. 4. part. 3.) est absurdum. Nulla igitur res per id, quod nobiscum commune habet, potest nobis esse mala; sed contra quatenus mala est, hec est (ut iamiam ostendimus) quatenus nostram agendi potentiam minuere vel coliccere potest, eatenus (per prop. 5. part. 3.) melis est contraria; q. e. d.

# PROPOS. XXXI. Quatenus res aliqua cum nostra natura convenit, eatenus necessario bona est.

DEMONSTR. Quatenus enim res aliqua cum nostra natura convenit, non potest (per prop. praec.) esse mala. Erit ergo necessario vel bona vel indifferens. Si hoc ponatur, nempe quod neque bona sit neque mala; nihil ergo (per axioma huius) ex ipsius natura sequetur, quod nostrae naturae conservationi inservit, hoc est (per hypothesin) quod ipsius rei naturae conservationi inservit. Sed hoc est absurdum (per prop. 6. part. 3.). Erit ergo, quatenus cum nostra natura convenit, necessario bona; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur, quod quo res aliqua magis cum nostra natura convenit, eo nobis est utilior seu magis bona, et contra quo res aliqua nobis est utilior, eatenus cum nostra natura magis convenit. Nam quatenus cum nostra natura non convenit, erit necessario a nostra natura diversa vel eidem contraria. Si diversa, tum (per prop. 29. huius) neque bona neque mala esse poterit; si autem contraria, erit ergo etiam ei contraria, quae cum nostra natura convenit, hoc est (per prop. praeced.) contraria bono seu mala. Nihil igitur nisi quatenus cum nostra natura convenit, potest esse bonum; atque adeo, quo res aliqua magis cum nostra natura convenit, eo est utilior, et contra; q. e. d.

PROPOS. XXXII. Quatenus homines passionibus sunt obnoxii, non possunt eatenus dici, quod natura conveniant.

DEMORSTR. Quae natura convenire dicuntur, potentia conrenire intelliguntur (per prop. 7. part. 3.); non autem impotentia sea negatione, et consequenter (vide schol. prop. 3. part. 2.) neque etiam passione. Quare homines quatenus passionibus sunt shacii, non possunt dici, quod natura conveniant; q. e. d.

SCHOL. Res etiam per se patet. Qui enim ait, album et nigrum in eo solummodo convenire, quod neutrum sit rubrum: sabsolute affirmat album et nigrum nulla in re convenire. Sic tiam si quis ait, lapidem et hominem in hoc tantum convenire, mod uterque sit finitus, impotens, vel quod ex necessitate suae naturae non existit, vel denique quod a potentia causarum externarum indefinite superatur; is omnino affirmat, lapidem et hominem nulla in re convenire. Quae enim in sola negatione sive in so, quod non habent, conveniunt, ea revera nulla in re conveniunt.

PROPOS. XXXIII. Homines natura discrepare possunt, quatenus affectibus, qui passiones sunt, conflictantur, et eatenus etiam unus idemque homo varius est et inconstans.

DEMONSTR. Affectuum natura seu essentia non potest per solam nostram essentiam seu naturam explicari (per defin. 1. et 2. part. 3.); sed potentia, hoc est (per prop. 7. part. 3.) natura causarum externarum cum nostra comparata definiri debet. Unde it, ut uniuscuiusque affectus tot species dentur, quot sunt species ibiectorum, a quibus afficimur (vide prop. 56. part. 3.), et ut nomines ab uno eodemque obiecto diversimode afficiantur (vide prop. 51. part. 3.), atque eatenus natura discrepent, et denique at unus idemque homo (per eandem prop. 51. part. 3.) erga idem abiectum diversimode afficiatur, atque eatenus varius sit etc.; p. e. d.

PROPOS. XXXIV. Quatenus homines affectibus, qui passiones sunt, conflictantur, possunt invicem esse contrarii.

DEMONSTR. Homo, ex. gr. Petrus, potest esse causa, ut

Paulus contristetur, propterea qued aliquid habet simils rei, quam Paulus odit (per prop. 16. part. 3.); val propterea qued Petrus solus re aliqua potitur, quam ipee Paulus etiam smet (vide prop. 32. part. 3. cum eiusdem schel.), val ob alias esusas (harun praecipuas vide in schel. prop. 55. part. 3.). Atque adac inde fiet (per defin. 7. affect.) ut Paulus Petrum odio habeat, et consquenter facile fiet (per prop. 40. part. 3. cum eius schel.) ut Petrus Paulum contra odio habeat, atque adac (per prop. 39. part. 3.) ut invicem malum inferre conentur, hoe est (per prop. 39. part. 3.) ut invicem sint contrarii. At affectus tristitae scaps passio est (per prop. 59. part. 3.); ergo homines, quatemus esticitantur affectibus, qui passiones sunt, poesunt invicem este contrarii; q. e. d.

SCHOL. Dixi, quod Paulus odio Petrum habeat, quia imaginatur, id eundem possidere, quod ipse Paulus etiam amat. Unde prima fronte videtur segui, quod hi duo ex eo, quod idem amant, et consequenter ex co, quod natura conveniunt. sihi invicem damno sint: atque adeo, si hoc verum est, falsas essent propositio 30. et 31. huius partis. Sed si rem aequa lance examinare velimus, haec omnia convenire omnino videbimus. duo non sunt invicem molesti, quatenus natura conveniunt, hoc est, quaterus uterque idem amat; sed quaterus ab invicem discregant. Nam quatenus uterque idem amat, eo ipso utriusque amor fovetur (per prop. 31. part. 3.), hoc est (per defin. 6. affect.) eo inso utriusque lactitie fevetur. Quare longe abest, ut. quatenus idem amant et natura conveniunt, invicem molesti sint: sed huius rei causa, ut dixi, nulla alia est, quam quia natura discrepare supponuntur. Supponimus namque Petrum ideam habere ref amatae iam possessae, et Paulum contra ideam rei amatae amfissae. Unde fit, ut hic tristitia, et ille contra lactitia afficiatur; atque eatenus invicem contrarii sint. Et ad hunc modus ostendere facile possumus reliquas odii causas ab hoe solo perdere, quod homines natura discrepant, et non ab eo, in quo convenfunt.

ROPOS. XXXV. Quaterus homines ex ductu rationis vivunt, eatenus tantum natura semper necessario conveniunt.

DEMONSTR. Quaterus homines affectibus, qui passiones ant, conflictantur, possunt esse natura diversi (per prop. 33. cins) et invicem contrarii (per prop. praeced.). Sed eatenus horines tantum agere dicuntur, quatenus ex ductu rationis vivunt per prop. 3. part. 3.); atque adeo quicquid ex humana natura. materius ratione definitur, sequitur, id (per defin. 2. part. 3.) er solam humanam naturam, tanguam per proximam suam caum. debet intelligi. Sed quia unusquisque ex suae naturae leibus id appetit, quod bonum, et id amovere conatur, quod maesse judicat (per prop. 19. huius); et quum praeterea id. med ex dictamine rationis bonum aut malum esse judicamus, neessario bonum aut malum sit (per prop. 41. part. 2.): ergo homies quatenus ex ductu rationis vivunt, catenus tantum ea necesmio amunt, quae humanae naturae, et consequenter unicuique amini necessario bona sunt, hoc est (per coroll, prop. 31, huius) mae cam natura uniuscuiusque hominis conveniunt. Atque adeo numines etiam inter se . quaterus ex ductu rationis vivunt, necesario comper conveniunt; q. e. d.

COROLL. I. Nihil singulare in rerum natura datur, quod homini sit utilius, quam homo qui ex ductu rationis vivit. Nam id omini sutilissimum est, quod cum sua natura maxime convenit per coroll. prop. 31. huius), hoc est (ut per se notum) homo. At omo ex legibus suae naturae absolute agit, quando ex ductu ratorius vivit (per defin. 2. part. 3), et eatenus tantum cum natura larius haminis necessario semper convenit (per prop. praeced.). In the res singulares utilius datur, quam amo etc.; q. e. d.

COROLL. II. Quum maxime unusquisque homo suum sibi the quaerit, tum maxime homines sunt sibi invicem utiles. Nam uo magis unusquisque suum utile quaerit et se conservare consur, so magis virtute praeditus est (per prop. 20. buius), sive puod idem est (per defin. 8. huius), eo maiore potentia praeditus.

Spinosa I.

est ad agendum ex suae naturae legibus, hoc est (per prop. 3. part. 3.) ad vivendum ex ductu rationis. At homines turn maxime natura conveniunt, quum ex ductu rationis vivunt (per prop. praeced.). Ergo (per praec. coroll.) turn maxime homines erunt sibi invicem utiles, quum maxime unusquisque suum utile sibi quaerit; q. e. d.

SCHOL. Quae modo ostendimus, insa etiam experientia quotidie tot tamque luculentis testimoniis testatur, ut omnibus fere in ore sit: hominem homini Deum esse. Fit tamen rare, ut homines ex ductu rationis vivant; sed cum lis ita comparatua est, ut plerumque invidi atque invicem molesti sint. At vibile minus vitam solitariam vix transigere queunt, ita ut pleriaque fla definitio, quod homo sit animal sociale, valde arriserit; et revers res ita se habet, ut ex hominum communi societate multo plara commoda oriantur, quam damna. Rideant igitur, quantum velint, res humanas satvrici, easque detestentur theologi, et laudent, quantum possunt, melancholici vitam incultam et agrestem, hominesque contemnant et admirentur bruta: experientur tamen homines mutuo auxilio ea, quibus indigent, multo facilius sibi parare, et non nisi iunctis viribus pericula, quae ubique inminent, vitare posse; ut iam taceam, quod multo praestabilius sit et cognitione nostra magis dignum, hominum, quam brutorum facta contemplari. Sed de his alias prolixius.

PROPOS. XXXVI. Summum bonum eorum, qui vir tutem sectantur, omnibus commune est, eoque omnes aeque gaudere possunt.

DEMONSTR. Ex virtute agere est ex ductu rationis agere (per prop. 24. huius), et quicquid ex ratione conamur agere est intelligere (per prop. 26. huius). Atque adeo (per prop. 28. huius) summum bonum eorum, qui virtutem sectantur, est Deum cognoscere, hoc est (per prop. 47. part. 2. et eiusdem schol.), honum, quod omnibus hominibus commune est, et ab omnibus hominibus, quatenus eiusdem sunt naturae, possideri aeque potest; q. e. d.

SCHOL. Si quis autem roget: quid si summum bonum eorum, qui virtutem sectantur, non esset omnibus commune? an non inde, ut supra (vide prop. 34. huius) sequeretur, quod homines, qui ex ductu rationis vivunt, hoc est (per prop. 35. huius) homines, quatenus natura conveniunt, essent invicem contrarii? Is hoc sibi responsum habeat, non ex accidenti, sed ex ipsa natura rationis oriri, ut hominis summum bonum omnibus sit commune, nimirum, quia ex ipsa humana essentia, quatenus ratione definitur, deducitur; et quia homo nec esse nec concipi posset, si potestatem non haberet gaudendi hoc summo bono. Pertinet namque (per prop. 47. part. 2.) ad mentis humanae essentiam, adaequatam habere cognitionem aeternae et infinitae essentiae Dei.

PROPOS. XXXVII. Bonum, quod unusquisque, qui sectatur virtutem, sibi appetit, reliquis hominibus etiam cupiet, et eo magis, quo maiorem Dei habuerit cognitionem.

DEMONSTR. Homines quatenus ex ductu rationis vivunt, sunt homini utilissimi (per coroll. 1. prop. 35. huius); atque adeo (per prop. 19. huius) ex ductu rationis conabimur necessario efficere, ut homines ex ductu rationis vivant. At bonum, quod unusquisque, qui ex rationis dictamine vivit, hoc est (per prop. 24. huius) qui virtutem sectatur, sibi appetit, est intelligere (per prop. 26. huius). Ergo bonum, quod unusquisque, qui virtutem sectatur, sibi appetit, reliquis hominibus etiam cupiet. Deinde cupiditas, sibi appetit, reliquis hominibus etiam cupiet. Deinde cupiditas, quatenus ad mentem refertur, est ipsa mentis essentia (per 1. affect. defin.); mentis autem essentia in cognitione consistit (per prop. 11. part. 2.) quae Dei cognitionem involvit (per prop. 47. part. 2.), et sine qua (per prop. 15. part. 1.) nec esse nec concipi potest. Adeoque quo mentis essentia maiorem Dei cognitionem involvit, eo cupiditas, qua is, qui virtutem sectatur, bonum, quod sibi appetit, alteri cupit, etiam maior erit; q. e. d.

ALITER. Bonum, quod homo sibi appetit et amat, constantus amabit, si viderit, alios idem amare (per prop. 31. part. 3.). Atque adeo (per coroll. eiusdem prop.) conabitur, ut reliqui idem ament. Et quia hoc bonum (per prop. praec.) omnibus commune

356

est, coque cimbre gendere possunt; conshitur orgo (per emden rationem) ut cimmes codem gendeset, et (per prop. 37. part. 1) so magis, que hec bono magis fractur; q. c. d.

SCHOL. I. Qui ex solo affectu constat, ut reliqui umut, quod fose amet, et ut reliqui et locius lagenio vivant, solo lage agit, et ideo ediosus est, praetipue ils, quibus alla plassat, q que propteres etiam student et codem impetu continter, ut velle contra ex ipsorum incenio vivant. Deinde quoulum summum. quod homines ex affectu appetant, benum suepe tale est, ut usus tantum eius possit osse compos, hinc fit, ut qui tantat, usmi sibi non constent, et dum hudes rei, utam amunt, marrers undent, timeent credi. At qui reliques constur restone ductre, um impetu, sed humaniter et benigne agit et sibi mente maxime constat. Porro quiequid cupimus et agimus, cuius causa sumus, quaterus Dei habemus ideam, sive quaterus Deum cognoscimus, ad religionem refero. Cupiditatem autem bene faciendi, quae ex eo ingeneratur, quod ex rationis ductu vivimus, pietatem voco. Cupiditatem deinde, qua homo, qui ex ductu rationis vivit, tenetur, ut reliquos sibi amicitia impgat, honestatem voco, et id honestum, quod homines, qui ex ductu retienis vivunt, laudant, et id contra turpe, quod conciliandae amieitiae repugnat. Praeter haec civitatis etiam quaenam sint fundamenta ostendi. Diferenția deinde inter veram virtutem et împotentiam facile ex supra dictis percipitur: nempe quod vera virtus nihil aliud sit, quam ex solo rationis ductu vivere; atque adeo impetentia in hoc solo consistit, quod homo a rebus, quae extra insum sunt, duci se patiatur et ab sis ad ea agendum determinetur. ouae rerum externarum communis constitutio, non autem en, quae inse fosius rature in se sola considerata postulat. Atque base illa sunt, quae in sche-'lio propositionis 18. huius partis demonstrare promisi, ex quibes superet lecem illam de won mactandis brutis macis vana superstitione et muliebri misericordia, quam sana ratione fundatam esse. Docet quidem ratio nostrum utile quaerendi necessitudinem cum hominibus iungere; sed non cum brutis aut rebus. quarum natura a natura humana est diversa, sed idem ius, quod illa in uos habeat, nos in ea habere. Imo quia uniusculusque las virtute seu potentia uniuscuiusque definitur, longe maius homines in bruta, quam hace in homines ins habent. Nec tamen nego bruta sentire: sed nego, quod propterea non liceat nostrae utilitati consulere et lisdem ad Hibitum uti, cademque tractare, prout nobis magis convenit; quandoquidem sobiscum natura non conveniunt et corum affectus ab affectibus humanis sunt natura diversi. Vide schol. prap. 57. part. 3. Superest, ut explicem, quid iustum, quid instinum, quid peccatum et quid denique meritum sit. Sed de his vide seq. scholium.

SCHOL. II. In appendice partis primae explicare promisi, quid laus et vituperium, quid meritum et peccatum, quid iustum et iniuntum sit. Laudem et vituperium quod attinet, in scholio propositionis 29. partis 3. explicui; de reliquis autem hic iam erit dicendi locus. Sed prius peuca de statu hominis naturali et civili dicenda sunt.

Existit unusquisque summo naturae iure, et consequenter sammo naturae iure unusquisque ea agit, quae ex suae naturae peoessitate sequentur; atque adeo summo naturae iure unusquisque indicat, quid bonum, quid malum sit, suaeque utilitati ex sue ingenio consulit (vide prop. 19. et 20. huius), seseque vindicat (vide coroll. 2. prop. 40. part. 3.), et id quod amat conservare, et id quod odio babet destruere constur (vide prop. 28. part. 3.). Quod si homines ex ductu rationis viverent, potiretur unusquisque (per coroll. 1. prop. 35. huius) hoc suo iure absque ullo alterins damno. Sed quia affectibus sunt obnoxii (per coroll. prop. 4. buins), qui potentiam seu virtutem humanam longe superant (per prop. 6. huius), ideo saepe diversi trahuntur (per prop. 33. huius) atome sibi invicem sunt contrarii (per prop. 34. huius), mutuo dam auxilio indigent (per schol. prop. 35. huius). Ut igitur homines concorditer vivere et sibi auxilio esse possint, necesse est, ut jure sue naturali cedant et se invicem secures reddant, se nihil acturos, quod possit in alterius damnum cedere. Qua autem ratione hoc fieri possit, ut scilicet homines, qui affectibus necessario sunt obnoxii (per coroll. prop. 4. huius) atque inconstantes et varii (per prop. 33. huius), possint se invicem securos reddere et Edem invicem habere, patet ex propositione 7. huius partis et propecitione 39. partis 3.: nempe quod nullus affectus coërceri potest, nisi affectu fortiore et contrario affectui coërcendo, et quod 358: ETHICES

nnusquisque ab inferendo damno abstinet timore majoris damni. Hac igitur lege so ci etas firmari poterit, si modo ipsa sibi vendicet jus, quod unusquisque habet, sese vindicandi et de bono et malo judicandi: quaeque adeo potestatem habeat communem vivendi rationem praescribendi, legesque ferendi, easque non ratione, quae affectus coercere nequit (per schol, prop. 17, huius). sed minis firmandi. Haec autem societas legibus et potestate sese conservandi firmata civitas appellatur, et qui ipsius iure defeaduntur cives. Ex quibus facile intelligimus, nihil in statu maturali dari, quod ex omnium consensu bonum aut malum at. quandoquidem unusquisque, qui in statu est naturali, suae tratummodo utilitati consulit, et ex suo ingenio, et quatenus suae utilitatis tantum habet rationem, quid bonum quidve malum sit, decernit, et nemini nisi sibi soli obtemperare lege ulla tenetur: atque adeo in statu naturali peccatum concipi nequit: at quidem in statu civili, ubi et communi consensu decernitur, quid bonum quidve malum sit, et unusquisque civitati obtemperare tenetur. Est itaque peccatum nihil aliud, quam inobedientia, quae propterea solo civitatis iure punitur: et contra obedientia civi meritum ducitur, quia eo ipso dignus iudicatur, qui civitatis commodis gaudeat. Deinde in statu naturali nemo ex communi consensu alicuius rei est dominus, nec in natura aliquid datur, quod possit dici huins hominis esse et non illius; sed omnia omnium sunt, at proinde in statu naturali nulla potest concipi voluntas unicuique suum tribuendi, aut alicui id, quod eius sit, eripiendi, hoc est, in statu naturali nihil fit, quod iustum aut iniustum possit dici: at quidem in statu civili, ubi ex communi consensu decernitur, quid huius quidve illius sit. Ex quibus apparet, iustum et iniustum, peccatum et meritum notiones esse extrinsecas, non autem attributa, quae mentis naturam explicent. Sed de his satis.

PROPOS. XXXVIII. Id quod corpus humanum ita disponit, ut pluribus modis possit affici, vel quod idem aptum reddit ad corpora externa pluribus modis afficiendum, homini est utile; et eo utilius, PARS IV. 359

quo corpus ab eo aptius redditur, ut pluribus modis afficiatur, aliaque corpora afficiat: et contra id noxium est, quod corpus ad haec minus aptum reddit.

DEMONSTR. Quo corpus ad haec aptius redditur, eo mens aptior ad percipiendum redditur (per prop. 14. part 2.); adeoque id quod corpus hac ratione disponit aptumque ad haec reddit, est necessario bonum seu utile (per prop. 26. et 27. huius), et eo utilius, quo corpus ad haec aptius potest reddere, et contra (per candem prop. 14. part. 2. inversam et prop. 26. et 27. huius) noxium, si corpus ad haec minus aptum reddat; q. e. d.

PROPOS. XXXIX. Quae efficient, ut motus et quietis ratio, quam corporis humani partes ad invicem habent, conservetur, bona sunt; et ea contra mala, quae efficient, ut corporis humani partes aliam ad invicem motus et quietis habeant rationem.

DEMONSTR. Corpus humanum indiget, ut conservetur, plurimis aliis corporibus (per postul. 4. part. 2.). At id, quod formam humani corporis constituit, in hoc consistit, quod eius partes motus suos certa quadam ratione sibi invicem communicent (per defin. ante lemma 4. quam vide post prop. 13. part. 2.). Ergo quae efficiunt, ut motus et quietis ratio, quam corporis humani partes ad invicem habent, conservetur, eadem humani corporis formam conservant, et consequenter efficient (per postul. 3. et 6. part. 2.) ut corpus humanum multis modis affici, et ut idem corpora externa multis modis afficere possit; adeoque (per prop. praec.) bona sunt. Deinde quae efficient, ut corporis humani partes aliam motus et quietis rationem obtineant, eadem (per eandem defin. part. 2.) efficiunt, ut corpus humanum aliam formam induat. hoc est (ut per se notum, et in fine praesationis huius partis monuimus) ut corpus humanum destruatur, et consequenter ut omnino ineptum reddatur, ne possit pluribus modis affici, ac proinde (per prop. praec.) mala sunt; q. e. d.

SCHOL. Ouantum haes menti: cheese vel pendesse pessus in quinta parte explicabitur. Sed hic notandum, quod: corsus tum mortem obire intelligam, quando eius partes ita disponuntur. ut aliam motus et quietis rationem ad invicem obtineant. Nam negare non audeo corpus humanum retenta sanguinis chicalatione et aliis, propter quae corpus vivere existimatur, posse nibile minus in aliam naturam a sua prorsus diversam mutari. Nam nulla ratio me cogit, ut statuam corpus non mori, nisi mutatus ia cadaver: quin ipsa experientia aliud suadere videtur. Fit namene aliquando, ut homo tales patiatur mutationes, ut non facile emdem illum esse dixerim, ut de quodam Hispano poëta parrare asdivi, qui morbo correptus fuerat et quamvis ex eo convaluati. mansit tamen praeteritae suae vitae tam oblitus, ut fabulas et tragoedias, quas fecerat, suas non crediderit esse, et same pro isfante adulto haberi potuisset, si vernaculae etiam linguae fuisset oblitus. Et si hoc incredibile videtur, quid de infantibus dicemus, quorum naturam homo provectae actatis a sua tam diversam esse credit, ut persuaderi non posset, se unquam infantem fuisse, nisi ex aliis de se conjecturam faceret? Sed ne superstitiosis materiam suppeditem movendi novas quaestiones, malo haec in medio relinguere.

PROPOS. XL. Quae ad hominum communem societatem conducunt, sive quae efficient, ut homines concorditer vivant, utilia sunt, et illa contra mals, quae discordiam in civitatem inducunt.

DEMONSTR. Nam quae efficient, ut homines concorditer vivant, simul efficient, ut ex ductu rationis vivant (per prop. 35. buius), atque adeo (per prop. 26. et 27. huius) bona sunt, et (per eandem rationem) illa contra mala sunt, quae discordias concitant; q. e. d.

PROPOS. XLI. Laetitia directe mala non est, sed bona; tristitia autem contra directe est mala.

DEMONSTR. Lactitia (per prop. 11. part. 3. cum ciusdem

affentus, que corporis agendi potentia augetur velciuvaja autem centra est affectus, que corporis agendi pomitar vel coërcetur; adeoque (per prop. 38. huins)sete bona est etc.; q. e. d.

S. XLIL Hilaritas excessum habere nequit, semper bona est, et contra melaucholia semmala.

srun. Hibritan (vide clus defin. in schel. prop. 11. at lactitia, quae, quatenne ad corpus refertur, in hec quod corporis comes partes parter sint affectac, hec op. 11. part. 3.) quod cerporis agendi petentia augetur, ita ut omnes eius partes eandem ad invicam metas et ienem ebtineant; atque adec (per prop. 30. huius) hiper est bona, nec excessum habere potest. At mejouius etiam defin. vide in codem schol. prop. 11. part. sitia, quae, quatenus ad corpus refertur, in hec conductor compus agendi potentia absolute minuitur vel coërpoque (per prop. 38. huius) semper est mala; q. c. d.

S. XLIII. Titillatio excessum habere potest mala esse; dolor autem eatenus potest esse us, quatenus titillatio seu lactitia est mala.

seth. Titillatio est lactitia, quae, quatenus ad corar, in hoc consistit, quod una vel aliquot cius partes
uis afficiuntur (vide cius defin. in schol. prop. 11.
unius affectus potentia tanta esse potest, ut reliquas corces superet (per prop. 6. huius), cique pertinaciter adtique adeo impediat, quo minus corpus aptum sit, ut
litis modis afficiatur; adeoque (per prop. 38. huius)
petest. Deinde dolor, qui contra tristitia est, in se solo
us nen potest esse honus (per prop. 41. huius). Verum
uis et incrementum definitur potentia causaa externae
a-comparata (per prop. 5. huius), possumus ergo huius
finitos virium concipere gradus et modos (per prop. 3.



huius); atque adeo eundem talem concipere, qui titilisticum possit coërcere, ut excessum non habeat, et catenus (per primm partem prop. huius) efficere, ne corpus minus aptum reddatur, as proinde catenus crit bonus; q. c. d.

### PROPOS. XLIV. Amor et cupiditas excessum habere possunt.

DEMONSTR. Amor est lactitia (per defin. 6. affect.) concenitante idea causae externae. Titillatio igitur (per schol. prop. 11. part. 3.) concomitante idea causae externae amor est; atque ades amor (per prop. prace.) excessum habere potest. Defade capittas eo est maior, quo affectus, ex quo oritur, maior est (per prop. 37. part. 3.). Quare ut affectus (per prop. 6. huius) reliquas beminis actiones superare potest, sic etiam cupiditas, quae ex eodem affectu oritur, reliquas cupiditates superare, ac proinde cuadem excessum habere poterit, quem in praecedenti propositione titillationem habere ostendimus; q. e. d.

SCHOL. Hilaritas, quam bonam esse dixi, concipitur facilius, quam observatur. Nam affectus, quibus quotidie conflictamur, referentur plerumque ad aliquam corporis partem, quas prae reliquis afficitur, ac proinde affectus ut plurimum excessua habent, et mentem in sola unius obiecti contemplatione ita detinent, ut de aliis cogitare nequeat; et quamvis homines pluribes affectibus obnoxii sint, atque adeo rari reperiantur, qui sempet uno eodemque affectu conflictentur, non desunt tamen, quibus unus idemque affectus pertinaciter adhaereat. Videmus entit homines aliquando ab uno obiecto ita affici, ut, quamvis praesess non sit, ipsum tamen coram habere credant, quod quando homisi non dormienti accidit, eundem delirare dicimus vel insanire: no minus insanire creduntur, qui amore ardent, quique noctes # que dies solam amasiam vel meretricem somniant, quia risus movere solent. At quum avarus de nulla alia re, quam de lucre vel de nummis cogitet, et ambitiosus de gloria etc., hi non creduntur delirare, quia molesti solent esse et odio digni aestimes Sed revera avaritia, ambitio, libido etc. delirii species sunquamvis inter morbos non numerentur.

### OPOS. XLV. Odium nunquam potest esse bonum.

**DEMONSTR.** Hominem, quem odimus, destruere conamur r prop. 39. part. 3.), hoc est (per prop. 37. huius) aliquid conur, quod malum est. Ergo etc.; q. e. d.

SCHOL. I. Nota, me hic et in seqq. per odium illud tantum elligere, quod est erga homines.

COROLL. I. Invidia, irrisio, contemptus, ira, vindicta et qui affectus, qui ad odium referuntur vel ex eodem oriuntur, li sunt, quod etiam ex prop. 39. part. 3. et prop. 37. huius et.

COROLL. II. Quicquid ex eo, quod odio affecti sumus, apimus, turpe, et in civitate iniustum est. Quod etiam patet ex p. 39. part. 3., et ex defin. turpis et iniusti, quas vide in schol. p. 37. huius.

Inter irrisionem (quam in 1. coroll. malam SCHOL. II. e dixi) et risum magnam agnosco differentiam. Nam risus, et jocus, mera est laetitia; adeoque, modo excessum non ha-1. per se bonus est (per prop. 41. huius). Nihil profecto nisi ra et tristis superstitio delectari prohibet. Nam qui magis decet nem et sitim exstinguere, quam melancholiam expellere? Mea se est ratio et sic animum induxi meum. Nullum numen, nec us visi invidus, mea impotentia et incommodo delectatur, nec bis lacrimas, singultus, metum et alia huiusmodi, quae animi potentis sunt signa, virtuti ducit; sed contra, quo maiori laeafficimur, eo ad majorem perfectionem transimus, hoc est, nos magis de natura divina participare necesse est. Rebus ita-; uti et iis, quantum fieri potest, delectari (non quidem ad seam usque, nam hoc delectari non est) viri est sapientis. Viri, mam. sapientis est, moderato et suavi cibo et potu se reficere secreare, ut et odoribus, plantarum virentium amoenitate, orm. musica, ludis exercitatoriis, theatris et aliis huiusmodi, ibus unusquisque absque ullo alterius damno uti potest. s namque humanum ex plurimis diversae naturae partibus comsitur, quae continuo novo alimento indigent et vario, ut totum rpus ad omnia, quae ex ipsius natura sequi possunt, aeque tum sit, et consequenter ut mens etiam aeque apta sit ad plura simul intelligendum. Hoe itaque vivendi institutum et que vestio principiis et cum communi praxi optime convenit; quare si que alia, hace vivendi ratio optima est et omnibus modia commecdanda, nec opus est, de his clarius, neque prolizius agere.

PROPOS. XLVI. Qui ex ductu rationis vivit, quantum potest, conatur alterius in ipsum odium, iram, contemtum etc. amore contra sive generositate compensare.

DEMONSTR. Omnes odii affectus mali sunt (per cosell. 1. praec. prop.); adeoque qui ex ductu rationis vivit, quantum potest, conabitur efficere, ne odii affectibus conflictetur (per prop. 12. huius), et consequenter (per prop. 37. huius) conabitur, ne etiam alius eosdem patiatur affectus. At odium odio reciproco augetur et amore contra exstingui potest (per prop. 43. part. 3.), ita ut odium in amorem transeat (per prop. 44. part. 3.). Ergo qui et ductu rationis vivit, alterius odium etc. amore contra compensare conabitur, hoc est, generositate (cuius defin. vide in schol. prop. 59. part. 3.); q. e. d.

SCHOL. Qui iniurias reciproco odio vindicare vult, misere profecto vivit. At qui contra studet odium amore expugnaze, ille sane lactus et secure pugnat; acque facile uni homini ac pheribus resistit, et fortunae auxilio quam minime indiget. Quos vivo vincit, il lacti cedunt, non quidem ex defectu, sed ex imacranciae virium. Quae omnia adeo clare ex solis amoris et intellectus definitionibus sequuntur, ut opus non sit cadem sigillatim demonstrare.

PROPOS. XLVII. Spei et metus affectus non pessunt esse per se boni.

DEMONSTR. Spei et metus affectus sine triatitia non dentus. Nem metus est (per 13. affect. defin.) tristitia, et spea (vide explicationem 12. et 13. affect. defin.) non datur sine metu. As proinde (per prop. 41. huius) hi affectus non possunt esse per se boni, sed tantum quatenus lactitise excessus toërcore possunt (per prop. 43. hulus); q. e. d.

SCHOL. Huc accedit, quod hi affectus cognitionis defectum et mentis impotentiam indicant; et hac de causa etiam securitas, desperatio, gaudium et conscientiae morsus animi impotentis sunt signa. Nam quamvis securitas et gaudium affectus sint lactitiae, tristitiam tamen eosdem praecessisse supponunt, nempe pem et metum. Quo itaque magis ex ductu rationis vivere conamur, eo magis a spe minus pendere et metu nosmet liberare, et fortunae, quantum possumus, imperare conamur, nostrasque actiones certo rationis consilio dirigere.

PROPOS. XLVIII. Affectus existimationis et despectus semper mali sunt.

DEMONSTR. Hi enim affectus (per 21. et 22. affect. defin.) ationi sepugnant; adeoque (per prop. 26. et. 27. buius) mali unit; u. e. d.

PROPOS. XLIX. Existimatio facile hominem, qui existimatur, superbum reddit.

DEMONSTR. Si videmus, aliquem de nobis plus iusto prae sentire, facile gloriabimur (per schol. prop. 41. part. 3.) sine lactitia afficiemur (per 30. affect. defin.), et id boni, quod de nobis, praedicari audimus, facile credemus (per prop. 25. part. 3.). Lique adeo de nobis prae amore nostri plus iusto sentimus, hoc est (per defin. 28. affect.) facile superbiemus; q. e. d.

PROPOS. L. Commiseratio in homine, qui ex ductu rationis vivit, per se mala et inutilis est.

DEMONSTR. Commiseratio enim (per 18. effect. defin.) tristiia est, ac proinde (per prop. 41. huius) per se mala. Bonum
intem, quod ex ea sequitur, quod sefficet hominem, culus nos
interet, a miseria liberare conamur (per coroll. 8. prop. 27. part.
bi), ex solo rationis dictamine facere cupimus (per prop. 37.
builus), nec nisi ex solo rationis dictamine aliquid, qued certo

scimus bonum esse, agere possumus (per prop. 27. huins). Atque adeo commiseratio in homine, qui ex ductu rationis vivit, per se mala est et inutilis; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur, quod homo, qui ex dictamine rationis vivit, conatur quantum potest efficere, ne commiseratione

tangatur.

SCHOL. Qui recte novit, omnia ex naturae divinae necessitate sequi et secundum aeternas naturae leges et regulas seri, is sane nihil reperiet, quod odio, risu aut contemptu dignem sit, nec cuiusquam miserebitur; sed quantum humana sert virtus, cenabitur bene agere, ut aiunt, et laetari. Huc accedit, quod se, qui commiserationis affectu facile tangitur et alterius miseria vel lacrimis movetur, saepe aliquid agit, cuius postea ipsum poemits; tam quia ex affectu nihil agimus, quod certo scimus bonum esse, quam quia facile salisi lacrimis decipimur. Atque hic expresse loquor de homine, qui ex ductu rationis vivit. Nam qui nec retione, nec commiseratione movetur, ut aliis auxilio sit, is recti inhumanus appellatur; nam (per prop. 27. part. 3.) homini disimilis esse videtur.

# PROPOS. LI. Favor rationi non repugnat, sed cum eadem convenire et ab eadem oriri potest.

DEMONSTR. Est enim favor amor erga illum, qui alteri beatfecit (per 19. affect. defin.). Atque adeo ad mentem referri potes,
quatenus haec agere dicitur (per prop. 59. part. 3.), hoc est (pr
prop. 3. part. 3.) quatenus intelligit; ac proinde cum ratione corvenit etc.; q. e. d.

ALITER. Qui ex ductu rationis vivit, bonum, quod sibi spetit, alteri etiam cupit (per prop. 37. huius). Quare ex equod ipse aliquem videt alteri benefacere, ipsius benefaciendi conatus iuvatur, hoc est (per prop. 11. part. 3.) laetabitur, idque (ex hypothesi) concomitante idea illius, qui alteri benefecit; proinde (per 19. affect. defin.) ei favet; q. e. d.

SCHOL. Indignatio, prout ipsa a nobis definitur (vide 24 affect. defin.), est necessario mala (per prop. 45. huius). Sed at tandum, quod quando summa potestas desiderio, quo tenetes,

tutanáae pacis civem punit, qui alteri iniuriam fecit, eandem civi indignari non dico, quia non odio percita ad perdendum civem, sed pietate mota eundem punit.

PROPOS. LII. Acquiescentia in se ipso ex ratione oriri potest, et ea sola acquiescentia, quae ex ratione oritur, summa est quae potest dari.

DEMONSTR. Acquiescentia in se ipso est laetitia orta ex eo, quod homo se ipsum suamque agendi potentiam contemplatur (per 25. affect. defin.). At vera hominis agendi potentia seu virtus est ipsa ratio (per prop. 3. part. 3.), quam homo clare et distincte contemplatur (per prop. 40. et 43. part. 2.). Ergo acquiescentia in se ipso ex ratione oritur. Deinde nihil homo, dum se ipsum contemplatur, clare et distincte sive adaequate percipit, nisi ea quae ex ipsius agendi potentia sequuntur (per defin. 2. part. 3.), hoc est (per prop. 3. part. 3.), quae ex ipsius intelligendi potentia sequuntur. Adeoque ex sola hac contemplatione summa, quae dari potest, acquiescentia oritur; q. e. d.

SCHOL. Est revera acquiescentia in se ipso summum, quod sperare possumus. Nam (ut prop. 25. huius ostendimus) nemo suum esse alicuius finis causa conservare conatur: et quia haec acquiescentia magis magisque fovetur et corroboratur laudibus (per coroll. prop. 53. part. 3.), et contra (per coroll. 1. prop. 55. part. 3.) vituperio magis magisque turbatur, ideo gloria maxime ducimur et vitam cum probro vix ferre possumus.

PROPOS. LIII. Humilitas virtus non est, sive ex

DEMONSTR. Humilitas est tristitia, quae ex eo oritur, quod homo suam impotentiam contemplatur (per 26. affect. defin.). Quatenus autem homo se ipsum vera ratione cognoscit, eatenus suam essentiam intelligere supponitur, hoc est (per prop. 7. part. 3.) suam potentiam. Quare si homo, dum se ipsum contemplatur, aliquam suam impotentiam percipit, id non ex eo est, quod se intelligit, sed (ut prop. 55. part. 3. ostendimus) ex eo, quod ipsius agendi potentia coërcetur. Quod si supponamus, homi-

mem vurm impotentiam continue inco, quad aliquides petentis intelligit, cuius cognitione suam agendi potentiam desenuitat, tum nihil aliud concipimus, quam quad hame se ipenua distinte intelligit (per prop. 26. huius), quad ipsius agendi potentia invatus. Quare humilitas seu tristitia, quae ex so aritur, quad distinte impotentiam contemplatur, non ex wera contemplatione seu retione oritur, nec virtus, sed passio est; q. e. d.

PROPOS. LIV. Poenitestia virius non est, aive ex satione mon eritur, sed is, quem facti poenitet, dis miser sen impotens est.

DEMONSTR. Huius prima pars demonstratur, ut pracces.
propositio. Secunda sutem ex sola huius affectus definitione (vide
27. affect. defin.) patet. Nam primo prava cupiditate, dein tristitia vinci se patitur.

SCHOL. Quia homines raro ex dictamine rationis vivunt, ideo hi duo affectus, nempe humilitas et poenitentia, et praeter hos spes et metus plus utilitatis, quam damni afferunt; atque adeo quandoquidem peccandum est, in istam partem potius peccandum. Nam si homines animo impotentes aeque omnes superbirent, nullius rei ipsos puderet, nec ipsi quicquam metuerent, quo vinculis coniungi constringique possent. Terret vulgus, nisi metnat. Quare non mirum, quod prophetae, qui non paucorum, sed communiutilitati consuluerunt, tantopere humilitatem, poenitentiam et reverentiam commendaverint. Et revera qui hisce affectibus sunt obnoxii, multo facilius, quam alii duci possunt, ut tandem et ductu rationis vivant, hoc est, ut liberi sint et beatorum vita fruantur.

PROPOS. LV. Maxima superbia vel abiectio est maxima sui ignorantia.

DEMONSTR. Patet ex defin. 26. et 29. affect.

PROPOS. LVI. Maxima superbia vel abiectio maximam animi impotentiam indicat.

DEMONSTR. Primum virtutis fundamentum est summ conconservare (per coroll, prop. 22. havins), idque ex dactu rationis

(per prop. 24. huius). Qui igitur se ipsum ignorat, omnium virtutum fundamentum, et consequenter omnes virtutes ignorat. Deinde ex virtute agere nihil aliud est, quam ex ductu rationis agere (per prop. 24. huius), et qui ex ductu rationis agit, scire necessario debet se ex ductu rationis agere (per prop. 43. part. 2.). Qui itaque se ipsum, et consequenter (ut iamiam ostendimus) omnes virtutes maxime ignorat, is minime ex virtute agit, hoc est (ut ex defin. 8. huius patet) maxime animo est impotens; atque adeo (per prop. praec.) maxima superbia vel abiectio maximam animi impotentiam indicat; q. e. d.

COROLL. Hinc clarissime sequitur, superbos et abiectos maxime affectibus esse obnoxios.

SCHOL. Abiectio tamen facilius corrigi potest, quam superbia, quandoquidem haec laetitiae, illa autem tristitiae est affectus; adque adeo (per prop. 18. huius) hac illa fortior est.

PROPOS. LVII. Superbus parasitorum seu adulatorum praesentiam amat, generosorum autem odit.

DEMONSTR. Superbia est lactitia orta ex eo, quod homo de se plus iusto sentit (per defin. 28. et 6. affect.), quam opinionem homo superbus, quantum potest, fovere conabitur (vide schol. prop. 13. part. 3.). Adeoque parasitorum vel adulatorum (horum definitiones omisi, quia nimis noti sunt) praesentiam amabunt, et generosorum, qui de ipsis, ut par est, sentiunt, fugient; q. e. d.

SCHOL. Nimis longum foret, hic omnia superbiae mala enumerare, quandoquidem omnibus affectibus obnoxii sunt superbi, sed nullis minus, quam affectibus amoris et misericordiae. Sed hic minime tacendum est, quod ille etiam superbus vocetur, qui de reliquis minus iusto sentit, atque adeo hoc sensu superbia definienda est, quod sit laetitia orta ex falsa opinione, quod homo se supra reliquos esse putat. Et abiectio huic superbiae contraria definienda esset tristitia orta ex falsa opinione, quod homo se infra reliquos esse credit. At hoc posito facile concipimus, superbum necessario esse invidum (vide schol. prop. 55. part. 3.) et eos matime odio habere, qui maxime ob virtutes laudantur, nec facile cerum odium amore ant beneficio vinci (vide schol. prop. 41. part. Spinoan I.

3.), et corum tantummodo praesentia delectari, qui animo cius impotenti morem gerunt et ex stulto insanum faciunt. Abiectio quamvis superbine sit contraria, est tamen abiectus superbo proximus. Nam quandoquidem eius tristitia ex eo oritur, quod suam impotentiam ex aliorum potentia seu virtute fudicat, levabitur ergo eius tristitia, hoc est, lactabitur, si eius imaginatio in alienis vitiis contemplandis occupetur, unde illud proverbium natum: Sotamen miseris socios habuisse malorum: et contra eo magis contristabitur, quo se magis infra religuos esse crediderit. Unde lit. ut nulli magis ad invidiam sint proni, quam abjecti, et ut isti maxime hominum facta observare conentur ad carpendum maxis. quam ad eadem corrigendum, et ut tandem solam abjectionem laudent eaque glorientur, sed ita, ut tamen abiecti videantur-Atque haec ex hoc affectu tam necessario seguentur, quam ex natura trianguli, quod eius tres anguli aequales sint duobis rectis; et iam dixi me hos et similes affectus malos vocare, quatenus ad solam humanam utilitatem attendo. Sed naturae leges comminem naturae ordinem, cuius homo pars est, respiciunt; quod hic in transitu monere volui, ne quis putaret me hic hominum vitia et absurda facta narrare, non autem rerum naturam et proprietates demonstrare voluisse. Nam, ut in praefatione partis tertiae diri, humanes affectus corumque proprietates perinde considere, at reliqua naturalia. Et sane humani affectus, si non humanam, naturae saltem potentiam et artificium non minus indicant, quam multa alia, quae admiramur quorumque contemplatione delectamur. Sed pergo de affectibus ea notare, quae hominibus utilitatem adferunt, vel quae fisdem damnum inferunt.

PROPOS. LVIII. Gloria rationi non repugnat, sed ab ea oriri potest.

DEMONSTR. Patet ex 30. affect. defin. et ex definitione honesti,

quam vide in schol. 1. prop. 37. huius partis.

SCHOL. Vana quae dicitur gloria est acquiescentia in se ipso, quae sola vulgi opinione fovetur, caque cessante cessat ipsa acquiescentia, hoc est (per schol. prop. 52. huius) summum bonum, quod unusquisque amat. Unde fit, ut, qui valgi opinione

ploriatur, quotidiana cura anxias nitatur, faciat, experiatur, ut huam conservet. Est namque vulgus verius et incensiens, atque ideo, nisi conservatur fama, cito abolescit; imo quia omnes vulgi expere applantus cupiunt, facile unusquisque alterius famam reprimit, ex quo, quandoquidem de summo, quod asstimatur, bene certatur, ingens libido oritur se invicem quocumque neclo perimendi, et qui tandem victor evadit, gloriatur megis, qued ditri obfinit, quam quod sibi profuit. Est igitar hace gloria seu remiescentia revera vana, quia mulla est.

Quae de pudere notanda sunt, colliguatur facile ex iis, quec le misericordia et poenitentia diximus. Hoc tantum addo, quod it commiseratio, sic etiam pudor, quamvis neu sit virtus, benne amen est, quatenns indicat, homini, qui pudore suffunditur, rupiditatem incesse honeste vivendi, sicut dolor, qui entenus homis dicitur, quatenus indicat, partem lacsam nondum esce purefactam. Quare quamvis homo, quem facti alicuius pudet, evera sit tristis, est tamen perfectior impudente, qui nullam habet honeste vivendi cupiditatem.

Atque bace sunt, quae de affectibus lactitiae et tristitiae notare maceperam. Ad cupiditates qued attinet, bac sane bouse aut malae sunt, quatenns ex bouis aut malis affectibus orientur. Sed omnes revera, quatenus ex affectibus, qui passiones sunt, in nobis ingenerantur, coecae sunt (ut facile colligitur ex jis, quae in schol. prop. 44. huins diximus), nec ullius usus essent, si homines facile duci possent, ut ex solo rationis dictamine viverent, ut iam paucis ostendam.

PROPOS. LIX. Ad omnes actiones, ad quas ex affectu, qui passio est, determinamur, possumus absque eo a ratione determinari.

DEMONSTR. Ex ratione agere nihil aliud est (per prop. 3. et defin. 2. part. 3.) quam ea agere, quae ex necessitate nostrae naturae in se sola consideratae sequentur. At triatitia eatenus mala est, quatenus hanc agendi potentiam minuit wel coërcet (per prop. 41. huius). Ergo ex hoc affectu ad nullam actionem possumus determinari, quam non possemus agere, si ratione duceremur. Praeterea laetitia eatenus tantum mala est, quatenus impedit, quo

minus homo ad agendum sit aptus (per prop. 41. et 43. legis). Atque adeo eatenus etiam ad nullam actionem determinari possimus, quam non possemus agere, si ratione duceremur. Denique quatenus lactitia bona est, catenus cum ratione convenit (casistit enim in eo . quod hominis agendi potentia augetur: val izve-·tur), nec passio est nisi quatenus hominis agendi potentia nen es usque augetur, ut se suasque actiones adaequate conciniat fur prop. 3. part. 3. cum eius schol.). Quare si homo lactitia afficias ad tantam perfectionem duceretur, ut se suasque actiones aim quate concineret, ad easdem actiones, ad quas iam ex affecti qui passiones sunt, determinatur, aptus, imo aptior esset. At omnes affectus ad lactitiam, tristitiam vel cupiditatem referente (vide explicationem 4. affect. defin.), et cupiditas (per 1. affect. defin.) nihil aliud est, quam inse agendi conatus. Ergo ad omos actiones, ad quas ex affectu, qui passio est, determinamur, possumus absque eo sola ratione duci; q. e. d.

ALITER. Actio quaecumque eatenus dicitur mala, quatenus ex eo oritur, quod odio aut aliquo malo affectu affecti sumus (vide coroll. 1. prop. 45. huius). At nulla actio in se sola considerata bona aut mala est (ut in praefatione huius ostendimus), sed una eademque actio iam bona, iam mala est. Ergo ad easdem actionem, quae iam mala est, sive quae ex aliquo malo affectu oritur, ratione duci possumus (per prop. 19. huius); q. e. d.

SCHOL. Explicantur haec clarius exemplo. Nempe verberandi actio quatenus physice consideratur, et ad hoc tantum attendimus, quod homo brachium tollit, manum claudit totumque brachium vi deorsum movet, virtus est, quae ex corporis humasi fabrica concipitur. Si itaque homo ira vel odio commotus determinatur ad claudendam manum vel brachium movendum, id, si in parte secunda ostendimus, fit, quia una eademque actio potesi iungi quibuscumque rerum imaginibus; atque adeo tam ex si imaginibus rerum, quas confuse, quam quas clare et distincti concipimus, ad unam eandemque actionem determinari possumus. Apparet itaque, quod omnis cupiditas, quae ex affectu, qui passio est, oritur, nullius esset usus, si homines ratione duci posent. Videamus iam, cur cupiditas, quae ex affectu, qui passio est, oritur, caeca a nobis appelletur.

kOPOS. LX. Cupiditas, quae oritur ex laetitia vel tristitia, quae ad unam vel ad aliquot, non autem ad omnes corporis partes refertur, rationem utilitatis totius hominis non habet.

DEMONSTR. Ponatur ex. gr. corporis pars A vi aliquius causae ernae ita corroborari, ut reliquis praevaleat (per prop. 6. huius), z pars vires suas amittere propterea non conabitur, ut reliquae poris partes suo fungantur officio. Deberet enim vim seu potiam habere vires suas amittendi: quod (per prop. 6. part. 3.) absurdum. Conabitur itaque illa pars, et consequenter (per p. 7. et 12. part. 3.) mens etiam illum statum conservare; poque cupiditas, quae ex tali affectu laetitiae oritur, rationem ins non habet. Quod si contra supponatur pars A coërceri, ut iquae praevaleant, eodem modo demonstratur, quod nec cupias, quae ex tristitia oritur, rationem totius habeat; q. e. d. SCHOL. Quum itaque laetitia plerumque (per schol. prop. 44. ius) ad unam corporis partem referatur, cupimus ergo plerume nostrum esse conservare nulla habita ratione integrae nostrae etudinis. Ad quod accedit, quod cupiditates, quibus maxime semur (per coroll. prop. 9. huius), temporis tantum praesentis, a antem futuri habent rationem.

ROPOS. LXI. Cupiditas, quae ex ratione oritur, excessum habere nequit.

DEMONSTR. Cupiditas (per 1. affect. defin.) absolute consiata est ipsa hominis essentia, quatenus quocumque modo deminata concipitur ad aliquid agendum. Adeoque cupiditas, se ex ratione oritur, hoc est (per prop. 3. part. 3.) quae in nobis emeratur, quatenus agimus, est ipsa hominis essentia seu naa, quatenus determinata concipitur ad agendum ea, quae per am hominis essentiam adaequate concipiuntur (per defin. 2. rt. 3.). Si itaque haec cupiditas excessum habere posset, posergo humana natura in se sola considerata se ipsam excedere, e plus posset, quam potest, quod manifesta est contradictio. proinde haec cupiditas excessum habere nequit; q. e. d. PROPOS. LXII. Quatenus mens ex rationis dictamine res concipit, aeque afficitur, sive idea sit rei futurae vel praeteritae, sive praesentis.

DEMONSTR. Quicquid mens ducente ratione concipit, id omne sub eadem aeternitatis seu necessitatis specie concipit (per coroll. 2. prop. 44. part. 2.), eademque certitudine afficitur (per prop. 43. part. 2. et eius schol.). Quare sive idea sit rei futurae vel praeteritae, sive praesentis, mens eadem necessitate rem concipit, eademque certitudine afficitur, et sive idea sit rei futurae vel praeteritae, sive praesentis, erit nihilo minus aeque vera (per prop. 41. part. 2.), hoc est (per defin. 4. part. 2.) habebit nihilo minus semper easdem ideae adaequatae proprietates. Atque adeo quatenus mens ex rationis dictamine res concipit, eodem modo afficitur, sive idea sit rei futurae vel praeteritae, sive praesentis; q. e. d.

SCHOL. Si nos de rerum duratione adaequatam cognitionem habere, earumque existendi tempora ratione determinare possemus, eodem affectu res futuras ac praesentes contemplaremur. et bonum, quod mens ut futurum conciperet, perinde ac praesens appeteret, et consequenter bonum praesens minus pro maier bono futuro necessario negligeret, et quod in praesenti bonum esset, sed causa futuri alicuius mali, minime appeteret, ut mot demonstrabimus. Sed nos de duratione rerum (per prop. 31. part. 2.) non nisi admodum inadaequatam cognitionem habere possumus, et rerum existendi tempora (per schol. prop. 44. part. 2.) sola imaginatione determinamus, quae non aeque afficitur imagine rei praesentis ac futurae. Unde fit, ut vera boni et mall cognitio, quam habemus, non nisi abstracta sive universalis sitet iudicium, quod de rerum ordine et causarum nexu facimus, uf determinare possimus, quid nobis in praesenti bonum aut malum sit, sit potius imaginarium, quam reale. Atque adeo mirum nou est, si cupiditas, quae ex boni et mali cognitione, quatenus hace futurum prospicit, oritur, facilius rerum cupiditate, quae in praesentia suaves sunt, coërceri potest, de quo vide propositionem 18. huius partis.

PROPOS. LXIII. Qui metu ducitur et bonum, ut mahum vitet, agit, is ratione non ducitur.

DEMONSTR. Omnes affectus, qui ad mentem, quatenus agit, soc est (per prep. 3. part. 3.), qui ad rationem referuntur, nulli simt, quam affectus lactitiae et cupiditatis (per prop. 59. part. l.). Atque adeo (per 13. affect. defin.) qui metu ducitur et bonum image mali agit, ia ratione non ducitur; q. e. d.

SCHOL. I. Superstitiosi, qui vitia exprobrare magis, quam irtutes docere norunt, et qui homines non ratione ducere, sed seta its continere student, ut malum potius fugiant, quam virtes ament, nil aliud intendunt, quam ut reliqui acque ac ipsi ant miseri; et ideo non mirum, si plerumque molesti et odiosi let hominibus.

**COROLL.** Cupiditate, quae ex ratione oritur, bonum directe equimur et malum indirecte fugimus.

DEMONSTR. Nam cupiditas, quae ex ratione oritur, ex solo esticiae affectu, quae passio non est, oriri potest (per prop. 59. art. 3.), hoc est, ex lactitia, quae excessum habero nequit (per rop. 61. huius), non autem ex tristitia. Ac proinde haec cupistas (per prop. 8. huius) ex cognitione boni, non autem mali oriur. Atque adeo ex ductu rationis bonum directo appetimus, et atenus tantum malum fugimus; q. e. d.

SCHOL. II. Explicator hoe corollarium exemplo aegri et sani.

consetit aegar id, qued aversatur, timore mortis; sanus autem
iho gaudet et vita sie melius fruitur, quam si mortem timeret,
amque directe vitare cuperet. Sie iudex, qui non odio aut ira
te., sed solo amore salutis publicae reum mortis damnat, sola
tilena ducitur.

\*ROPOS. LXIV. Cognitio mali cognitio est inadaequata.

Demonstra. Cognitio mali (per prop. 8. huius) est ipsa trititia, quatenus ciusdem sumus conscii. Tristitia autem est renettio ad minorem perfectionem (per 3. affect. defin.), quae repteres per ipsam hominis essentiam intelligi nequit (per prop. 6. et 7. part. 3.). Ac proinde (per defin. 2. part. 3.) simile et, quae (per prop. 3. part. 3.) ab ideis inadaequatis pendet, et consequenter (per prop. 29. part. 2.) eius cognitio, nempe mali cognitio, est inadaequata; q. e. d.

COROLL. Hine sequitur, quod si mens humana men uni

PROPOS. LXV. De duobus bonis maius et de duc-

DEMONSTR. Bonum, quod impedit, que minus maiere here fruamur, est revera malum; malum enim et bonum (ut in pracht. huius partis ostendimus) de rebus dicitur, quatenus caedem at invicem comparamus, et (per candem rationem) malum minus revera bonum est. Quare (per coroll. prop. praec.) ex rationis ductu bonum tantum maius et malum minus appetemus seu sequemur; q. e. d.

COROLL. Malum minus pro maiore bono ex rationis ducta sequemur, et bonum minus, quod causa est maioris mali, negligemus. Nam malum, quod hic dicitur minus, revera bonum est, et bonum contra malum. Quare (per coroll. prop. praec.) illud appetemus, et hoc negligemus; q. e. d.

PROPOS. LXVI. Bonum maius futurum prae minore praesenti, et malum praesens minus, quod cansa est futura alicuius mali, ex rationis ductu appetemus.

DEMONSTR. Si mens rei futurae adaequatam posset haber cognitionem, eodem affectu erga rem futuram, ac erga praesentem afficeretur (per prop. 62. huius). Quare quatenus ad iperarationem attendimus, ut in hac propositione nos facere supponimus, res eadem est, sive maius bonum vel malum futurum, sive praesens supponatur. Ac proinde (per prop. 65. huius) bonum futurum maius prae minore praesenti etc. appetemus; q. e. d.

COROLL. Malum praesens minus, quod est causa maioris futuri boni, ex rationis ductu appetemus, et bonum praesess

PARS IV.

minus, quod causa est maioris futuri mali, negligemus. Hoc coroll. se habet ad praeced. propes. ut coroll. prop. 65. ad ipsam prop. 65.

SCHOL. Si igitur haec cum iis conferentur, quae in hac parts usque ad propositionem 18. de affectuum viribus ostendimus, facile videbimus, quid homo, qui solo affectu seu opinione, homini, qui ratione ducitur, intersit. Ille enim, velit nolit, ea quae maxime ignorat agit; hic autem nemini nisi sibi morem gerit, et ea tantum agit, quae in vita prima esse novit, quaeque propterea maxime cupit; et ideo illum servum, hunc autem liberum voco, de cuius ingenio et vivendi ratione pauca adhuc notare libet.

PROPOS. LXVII. Homo liber de nulla re minus, quam de morte cogitat, et eius sapientia non mortis, sed vitae meditatio est.

DEMONSTR. Homo liber, hoc est, qui ex solo rationis dictamine vivit, mortis metu non ducitur (per prop. 63. huius), sed bonum directe cupit (per coroll. eiusdem prop.), hoc est (per prop. 24. huius) agere, vivere, suum esse conservare ex fundamento proprium utile quaerendi. Atque adeo nihil minus, quam de morte cogitat, sed eius sapientia vitae est meditatio; q. e. d.

PROPOS. LXVIII. Si homines liberi nascerentur, nullum boni et mali formarent conceptum, quam din liberi essent.

DEMONSTR. Illum liberum esse dixi, quia sola ducitur ratione. Qui itaque liber nascitur et liber manet, non nisi adacquatas ideas habet, ac proinde mali conceptum habet nullum (per coroll. prop. 64. huius), et consequenter (nam bonum et malum correlata sunt) neque boni; q. e. d.

SCHOL. Huius propositionis hypothesin falsam esse, nec posse concipi nisi quatenus ad solam naturam humanam, seu potius ad Deum attendimus, non quatenus infinitus, sed quatenus tantummodo causa est, cur homo existat, patet ex 4. propositione huius partis. Atque hoc et alia, quae iam demonstravimus, videntur a Mose significari in illa primi hominis historia. In ea

enim nulla alia Dei potentia concipitur, quam illa, qua hominum creavit, hoc est, potentia, qua hominis solumumoda utilitati cuasuluit; atque eatenus narratur, quod Deus homini libero probibuerit, ne de arbore cognitionis boni et mali comederet, et quod, simulae de ea comederet, statim mortem metueret potius, quam vivere cuperet: deinde, quod inventa ab homine uxore, quae can aua natura prorsus conveniebat, cognorit nihil posse in natura dari, quod ipsi posset illa esse utilius; sed quod, postquam bruta sibi similia esse credidit, statim eorum affectus imitari inceperit (vid. prop. 27. part. 3.) et libertatem suam amittere, quam patriarchae postea recuperaverunt, ducti spiritu Christi, boc est, Dei idea, a qua sola pendet, ut homo liber sit, et ut bonum, quod sibi cupit, reliquis hominibus cupiat, ut supra (per prop. 37. huius) demonstravimus.

PROPOS. LXIX. Hominis liberi virtus aeque magna cernitur in declinandis, quam in superandis periculis.

DEMONSTR. Affectus coërceri nec tolli potest, nisi affectu contrario et fortiore affectu coërcendo (per prop. 7. huius). At caeca audacia et metus affectus sunt, qui aeque magni possunt concipi (per prop. 5. et 3. huius). Ergo aeque magna animi virtus seu fortitudo (huius definitionem vide in schol. prop. 59. part. 3.) requiritur ad audaciam, quam ad metum coërcendum, hoc est (per defin. 40. et 41. affect.) homo liber eadem animi virtute pericula declinat, qua eadem superare tentat; q. e. d.

COROLL. Homini igitur libero aeque magnae animositati fuga in tempore, ac pugna ducitur; sive homo liber eadem animositate seu animi praesentia, qua certamen, fugam eligit.

SCHOL. Quid animositas sit, vel quid per ipsam intelligam, in scholio prop. 59. part. 3. explicui. Per periculum autem id omne intelligo, quod potest esse causa alicuius mali, nempe tristitiae, odii, discordiae etc.

PROPOS. LXX. Homo liber, qui inter ignaros vivit, eorum, quantum potest, beneficia declinare studet. Demonstra. Unusquisque ex suo ingenio iudicat, quid honum sit (vide schol. prop. 30. part. 3.). Ignarus igitur, qui in
aliquem beneficium contulit, id ex suo ingenio aestimabit, et si
mineris ab eo, cui datum est, aestimari videt, contristabitur
(per prop. 42. part. 3.). At homo liber reliquos homines amicitia
sibi iungere (per prop. 37. huius), nec paria hominibus beneficia
ex esrum affectu referre; sed se et reliquos libero rationis fudicio
ex esrum affectu referre; sed se et reliquos libero rationis fudicio
fuecre et ea tantum agere studet, quae ipse prima ease novit.
Ergo homo liber, ne ignaris odio sit, et ne eorum appetitui, sed
seli rationi obsequatur, eorum beneficia, quantum potest, declinare conabitur; q. e. d.

SCHOL. Dico quantum potest. Nam quamvis homines ignari sint, sunt tamen homines, qui in necessitatibus humanum auxilium, quo nullum praestabilius est, afferre queunt. Atque adeo saepe fit, ut necesse sit ab iisdem beneficium accipere, et consequenter iisdem contra ex eorum ingenio congratulari. Ad quod accedit, quod etiam in declinandis beneficiis cautio esse debet, ne videamur eosdem contemnere, vel prae avaritia remunerationem timere, atque ita, dum eorum odium fugimus, eo ipso in eorum offensionem incurramus. Quare in declinandis beneficiis ratio utilis et honesti babenda est.

#### PROPOS. LXXI. Soli homines liberi erga se invicem gratissimi sunt.

DEMONSTR. Soli homines liberi sibi invicem utilissimi sunt et maxima amicitiae necessitudine invicem iunguntur (per prop. 35. huius et 1. eius coroll.), parique amoris studio sibi invicem benefacere conantur (per prop. 37. huius). Adeoque (per 34. affect. defin.) soli homines liberi erga se invicem gratissimi sunt; q. e. d.

SCHOL. Gratia, quam homines, qui caeca cupiditate ducuntur, invicem habent, mercatura seu aucupium potius, quam gratia plerumque est. Porro ingratitudo affectus non est. Est tamen ingratitudo turpis, quia plerumque hominem nimio odio, ira vel superbia vel avaritia etc. affectum esse indicat. Nam qui prae stultitia dona compensare nescit, ingratus non est, et multo minus ille, qui donis non movetur meretricis, ut ipsius libidini inserviat, nec furis, ut ipsius furta celet, vel alterius similis. Nam hic contra animum habere constantem ostendit, qui scilicet se nullis donis ad suam vel communem perniciem patitur corrumpi.

# PROPOS. LXXII. Homo liber nunquam dolo malo, sed semper cum fide agit.

DEMONSTR. Si liber homo quicquam dolo malo, quatenus liber est, ageret, id ex dictamine rationis ageret (nam eatenus tantum liber a nobis appellatur); atque adeo dolo malo agere virtus esset (per prop. 24. huius), et consequenter (per eandem prop.) unicuique ad suum esse conservandum consultius esset, dolo malo agere, hoc est (ut per se notum), hominibus consultius esset verbis solummodo conveníre, re autem invicem esse contrarios; quod (per coroll. prop. 31. huius) est absurdum. Ergo homo liber etc.; q. e. d.

SCHOL. Si iam quaeratur: "Quid si homo se perfidia a praesenti mortis periculo posset liberare, an non ratio suum esse conservandi omnino suadet, ut perfidus sit?" respondebitur eodem modo: "Quodsi ratio id suadeat, suadet ergo id omnibus hominibus, atque adeo ratio omnino suadet hominibus, ne nisi dolo malo paciscantur, vires conjungere et jura babere communia, hoc est, ne revera jura habeant communia; quod est absurdum."

PROPOS. LXXIII. Homo, qui ratione ducitur, magis in civitate, ubi ex communi decreto vivit, quam in solitudine, ubi sibi soli obtemperat, liber est.

DEMONSTR. Homo, qui ratione ducitur, non ducitur metu ad obtemperandum (per prop. 63. huius), sed quatenus suum esse ex rationis dictamine conservare conatur, hoc est (per scholprop. 66. huius) quatenus libere vivere conatur, communis vitae et utilitatis rationem tenere (per prop. 37. huius), et consequenter (ut in schol. 2. prop. 37. huius ostendimus) ex communi civitatis decreto vivere cupit. Cupit ergo homo, qui ratione ducitur, ut liberius vivat, communia civitatis iura tenere; q. e. d.

SCHOL. Haec et similia, quae de vera hominis libertate ostendimus, ad fortitudinem, hoc est (per schol. prop. 59. part. 3.) ad animositatem et generositatem referuntur. Nec operae pretium duco, omnes fortitudinis proprietates hic separatim demonstrare, et multo minus, quod vir fortis neminem odio habeat, nemini irascatur, invideat, indignetur, neminem despiciat, minimeque superbiat. Nam haec et omnia, quae ad veram vitam et religionem spectant, facile ex propositione 37. et 46. huins partis convincuntur: nempe quod odium amore contra vincendum sit, et quod unusquisque, qui ratione ducitur, bonum, quod sibi appetit, reliquis etiam ut sit, cupiat. Ad quod accedit id, quod in scholio propositionis 50. huius partis et aliis in locis notavimus, quod scilicet vir fortis hoc apprime consideret. nempe quod omnia ex necessitate divinae naturae sequantur, ac proinde quicquid molestum et malum esse cogitat et quicquid praeterea impium, horrendum, injustum et turpe videtur, ex co oritur, quod res ipsas perturbate, mutilate et confuse concipit; et hac de causa apprime conatur res, ut in se sunt, concipere et verae cognitionis impedimenta amovere, ut sunt odium, ira, invidia, irrisio, superbia et reliqua huiusmodi, quae in praecedentibus notavimus; atque adeo, quantum potest, conatur, uti diximus, bene agere et laetari. Quousque autem humana virtus ad haec consequenda se extendat et quid possit, in sequenti parte demonstrabo.

APPENDIX. Quae in hac parte de recta vivendi ratione tradidi, non sunt ita disposita, ut uno adspectu videri possint, sed disperse a me demonstrata sunt, prout scilicet unum ex alio facilius deducere potuerim. Eadem igilur hic recolligere et ad summa capita redigere proposui.

CAP. I. Omnes nostri conatus seu cupiditates ex necessitate nostrae naturae ita sequuntur, ut vel per ipsam solam tanquam per proximam suam causam possint intelligi vel quatenus naturae sumus pars, quae per se absque aliis individuis non potest adaequate concipi.

CAP. II. Cupiditates, quae ex nostra natura ita sequuntur, ut per ipsam solam possint intelligi, sunt illae, quae ad mentem referuntur, quatenus haec ideis adaequatis constare concipitur;

reliquae vero cupiditates ad meutem non referentur, nisi qualenus res inadaequate concipit, et quarum vis et incrementum non humana, sed rerum, quae extra nos sunt, potentia definiri debet. Et ideo illae recte actiones, hae autem passiones vocantur. Illae namque nostram potentiam semper indicant, et hae conta nostram impotentiam et mutilatam cognitionem.

- CAP. III. Nostrae actiones, hoc est, cupiditates illae, quae hominis potentia seu ratione definiuntur, semper bonae sunt; reliquae autem tam bonae, quam malae possunt esse.
- CAP. IV. In vita itaque apprime utile est, intellectum seu rationem, quantum possumus, perficere, et in hoc uno summa hominis felicitas seu beatitudo consistit; quippe beatītudo nihil aliud est, quam ipsa animi acquiescentia, quae ex Dei intuitiva cognitione oritur. At intellectum perficere nihil etiam aliud est, quam Deum Deique attributa et actiones, quae ex pisius naturae necessitate consequuntur, intelligere. Quare hominis, qui ratione ducitur, finis ultimus, hoc est, summa cupiditas, qua reliquas omnes moderari studet, est illa, qua ferturad se resque omnes, quae sub ipsius intelligentiam cadere possunt, adaequate concipiendum.
- CAP. V. Nulla igitur vita rationalis est sine intelligentia, et res catenus tantum bonae sunt, quatenus hominem invant, ut mentis vita fruatur, quae intelligentia definitur. Quae antem contra impediunt, quo minus homo rationem perficere et rationali vita frui possit, cas solummodo malas esse dicimus.
- CAP. VI. Sed quia omnia illa, quorum homo efficiens est causa, necessario bona sunt, nihil ergo mali homini evenire potest, nisi a causis externis; nempe quatenus pars est totins naturae, cuius legibus humana natura obtemperare, et cui infinitis modis paene sese accommodare cogitur.
- CAP. VII. Nec fieri potest, ut homo non sit naturae pars, et communem eius ordinem non sequatur; sed si inter talia individua versetur, quae cum ipsius hominis natura conveniunt, eo ipso hominis agendi petentia iuvabitur et fovebitur. At si contra inter talia sit, quae cum ipsius natura minime conveniunt, wh about megna ipsius mutatione lisaku sese accommodare patesti.

- CAP. VIII. Quicquid in rerum natura datur, qued indicama malu m esse, sive posse impedire, que mises existere et vita ationali frui queamus, id a nobis removere en via, quae securior ridetur, licet; et quicquid contra datur, qued indicamus honu m sive utile esse ad nostrum esse conservandum et vita rationali fruedum, id ad nostrum usum capere et eo quecumque medo uti sobis licet. Et absolute id unicuique summo naturae iure facero icet, qued ad ipsius utilitatem conferre iudicat.
- CAP. IX. Nihil magis cum natura alicuius rei convenire cetest, quam reliqua eiusdem speciei individua; adeoque (per ap. 7.) nihil homini ad suum esse conservandum et vita rationali raendum utilius datur, quam homo, qui ratione ducitur. Deinde quia inter res singulares nihil novimus, quod homine, qui attione ducitur, sit praestantius, nulla ergo re magis potest unusquisque ostendere, quantum arte et ingenio valeat, quam in hominibus ita educandis, ut tandem ex proprio rationis imperio ivant.
- CAP. X. Quatenus homines invidia aut aliquo odii affectu in se invicem feruntur, eatenus invicem contrarii sunt, et consequenter so magis timendi, quo plus possunt, quam reliqua naturas individua.
- CAP. XI. Animi tamen non armis, sed amore et generositate vincentur.
- GAP. XII. Hominflors apprime utile est, consuetudines langure, seseque ils vinculis adstringere, quibus aptius de se parafires unum efficiant, et absolute ea agere, quae firmandis maiettis inserviunt.
- CAP. XIII. Sed ad hace are et vigilantia requiritur. Sunt min homines varii (nam rari sunt, qui ex rationis praescripto viruat), et tamen pleramque invidi et magis ad vindictam, quam ad misericordiam proclives. Unumquemque igitur ex ipsius inqualo ferre et sese continere, ne corum affectus imitetur, singulada animi potentiae opus est. At qui contra homines carpere et vidia potius exprobrare, quam virtutes docere et hominum animos tem firmare, sed frangere morunt, ii et sihi et reliquis anolesti cant. Unde multi, prue nimia scilicet animi impatientia faboque raligionis studio inter bruta potius, quam inter homines vivues

est corum iniurias acquo animo ferre, et studium iis quae concordiae et amicitiae conciliandae inserviunt.

CAP. XV. Quae concordiam gignunt, sunt illa iustitiam, aequitatem et honestatem referunti homines praeter id, quod iniustum et iniquum est, eti ferunt, quod turpe habetur, sive quod aliquis receptomores aspernatur. Amori autem conciliando illa appris saria sunt, quae ad religionem et pietatem speci quibus vide schol. 1. et 2. prop. 37. et schol. prop. 46. prop. 73. part. 4.

CAP. XVI. Solet praeterea concordia ex metu p gigni; sed sine fide. Adde, quod metus ex animi impot tur et propterea ad rationis usum non pertinet, ut nec e ratio, quamvis pietatis speciem prae se ferre videatur.

CAP. XVII. Vincuntur praeterca homines etiam praecipue ii, qui non habent, unde comparare possint i ad vitam sustentandam necessaria sunt. Attamen unic digenti auxilium ferre, vires et utilitatem viri privati longo Divitiae namque viri privati longe impares sunt ad id sul dum. Unius praeterca viri facultas limitatior est, quam

p quod peius est, species delirii sit, atque tum magis discorguam concordia fovetur. Vid. coroll. prop. 31. part. 3.

Ar. XX. Ad matrimonium quod attinet, certum est, a cum ratione convenire, si cupiditas miscendi corpora non fe forma, sed etiam ex amore liberos procreandi et sapienter andi ingeneretur; et praeterea, si utriusque, viri scilicet et las, amor non solam formam, sed animi praecipue libertapre causa habeat.

LAP. XXI. Gignit praeterea adulatio concordiam, sed foedo itutis crimine vel perfidia; nulli quippe magis adulatione cacur, quam superbi, qui primi esse volunt, nec sunt.

Ap. XXII. Abiectioni falsa pietatis et religionis species. Et quamvis abiectio superbiae sit contraria, est tamen absuperbo proximus. Vide schol. prop. 57. part. 4.

quae celari non possunt. Deinde, quia ipse pudor species ristitiae, ad rationis usum non spectat.

LAP. XXIV. Caeteri tristitiae erga homines affectus directe tice, aequitati, honestati, pietati et religioni opponuntur, et tris indignatio aequitatis speciem prae se ferre videatur, ibi aine lege vivitur, ubi uniculque de factis alterius ium ferre, et suum vel alterius ius vindicare licet.

Tap. XXV. Modestia, hoc est, cupiditas hominibus plati, quae ex ratione determinatur, ad pietatem (ut in schol. 37. part. 4. diximus) refertur. Sed si ex affectu oriatur, thio est sive cupiditas, qua homines falsa pietatis imagine pleque discordias et seditiones concitant. Nam qui reliquos conant re iuvare cupit, ut simul summo fruantur bono, is aptestudebit, eorum sibi amorem conciliare; non autem eos in trationem traducere, ut disciplina ex ipso habeat vocabulum, than absolute invidiae causas dare. In communibus deinde tradis cavebit hominum vitia referre, et de humana impotentia trial parce loqui curabit; at largiter de humana virtute seu poti, et qua via possit perfici, ut sic homines non ex metu aut tione, sed solo laetitiae affectu moti ex rationis praescripto, tima in se est, conentur vivere.

CAP. XXVI. Praeter homines nihil singulare in natura nevimus, cuius mente gaudere et quod nobis amicitia aut alique consuetudinis genere iungere possumus; adeoque quicquid in rerun natura extra homines datur, id nostrae utilitatis ratio conserves non postulat, sed pro eius vario usu conservare, destrucre, vi quocumque modo ad nostrum usum adaptare nos docet.

CAP. XXVII. Utilitas, quam ex rebus, quae extra nes sust, capimus, est praeter experientiam et cognitionem, quam acquismus ex eo, quod easdem observamus et ex his formis in alias matamus, praecipua corporis conservatio; et hac ratione res illus imprimis utiles sunt, quae corpus ita alere et nutrire peasus, ut eius omnes partes officio suo recte fungi queant. Nam qua capus aptius est, ut pluribus modis possit affici et corpora extent pluribus modis afficere, eo mens ad cogitandum est aptior. Vide prop. 38. et 39. part. 4. At huius notae perpauca in natura est videntur. Quare ad corpus, ut requiritur, nutriendum necess est multis naturae diversae alimentis uti: quippe humanum capus ex plurimis diversae naturae partibus componitur, quae captinuo alimento indigent et vario, ut totum corpus ad omnia, quae exipsius natura sequi possunt, aeque aptum sit, et consequente ut mens etiam aeque apta sit ad plura concipiendum.

CAP. XXVIII. Ad haec autem comparandum vix uninscuiae; que vires sufficerent, nisi homines operas mutuas traderent. Verum omnium rerum compendium pecunia attulit. Unde ctum, ut eius imago mentem vulgi maxime occupare soleat; vix ullam laetitiae speciem imaginari possunt, nisi concomitation nummorum idea tanquam causa.

CAP. XXIX. Sed hoc vitium corum tantum est, qui noa indigentia, nec propter necessitates nummos quaerunt, sed qui lucri artes didicerunt, quibus se magnifice efferunt. Caetar corpus ex consuctudine pascunt; sed parce, quia tantum de se bonis se perdere credunt, quantum sui corporis conservationi in pendunt. At qui verum nummorum usum norunt et divities modum ex sola indigentia moderantur, paucis contenti vivant.

CAP. XXX. Quum igitur res illae sint bonae, quae corporation partes iuvant, ut suo officio fungantur, et laetitia in eo consisti.

quod hominis potentia, quatenus mente et corpore constat, iuvatur vel augetur; sunt ergo illa omnia, quae laetitiam afferunt, bona. Attamen quoniam contra non eum in finem res agunt, ut nos laetitia afficiant, nec earum agendi potentia ex nostra utilitate temperatur, et denique quoniam laetitia plerumque ad unam corporis partem potissimum refertur; habent ergo plerumque laetitiae affectus (nisi ratio et vigilantia adsit), et consequenter cupiditates etiam, quae ex iisdem generantur, excessum. Ad quod accedit, quod ex affectu id primum habeamus, quod in praesenti suave est, nec futura aequali animi affectu aestimare possumus. Vide schol. prop. 44. et schol. prop. 60. part. 4.

CAP. XXXI. At superstitio id contra videtur statuere bonum case, quod tristitiam, et id contra malum, quod laetitiam affert. Sed, ut iam diximus (vide schol. prop. 45. part. 4.), nemo, nisi invidus, mea impotentia et incommodo delectatur. Nam quo maiori laetitia afficimur, eo ad maiorem perfectionem transimus, et consequenter eo magis de natura divina participamus; nec laetitia unquam mala esse potest, quam nostrae utilitatis vera ratio moderatur. At qui contra metu ducitur et bonum, ut malum vitet,

agit, is ratione non ducitur. Vid. prop. 63. part. 4.

CAP. XXXII. Sed humana potentia admodum limitata est et a potentia causarum externarum infinite superatur; atque adeo potestatem absolutam non habemus, res, quae extra nos sunt, ad mostrum usum aptandi. Attamen ea quae nobis eveniunt contra id, quod nostrae utilitatis ratio postulat, aequo animo feremus, id conscii simus nos functos nostro offició fuisse, et potentiam, quam habemus, non potuisse se eo usque extendere, ut eadem vitare possemus, nosque partem totius naturae esse, cuius ordinam sequimur. Quod si clare et distincte intelligamus, pars illa heatri, quae intelligentia definitur, hoc est, pars melior heatri in eo plane acquiescet et in ea acquiescentia perseverare usuabitur. Nam quatenus intelligimus, nihil appetere nisi id, imad necessarium est, nec absolute, nisi in veris acquiescere pustumus; adeoque quatenus haec recte intelligimus, eatenus cometas melioris partis nostri cum ordine totius naturae convenit.

# ETHICES

### PARS QUINTA.

DE POTENTIA INTELLECTUS SEU DE LIBER.
TATE HUMANA.

#### PRAEFATIO.

Transco tandem ad alteram ethices partem, quas # de modo sive via, quae ad libertatem ducit. In haces de potentia rationis agam ostendens, quid insa ratio in ctus possit, et deinde, quid mentis libertas seu beatitude sit; ex quibus videbimus, quantum sapiens potior sit imat-Quomodo autem et qua via debeat intellectus perfici, et qua dei arte corpus sit curandum, ut possit suo officio recte fungi, hac att pertinet; hoc enim ad medicinam, illud autem ad logication spectat. Hic igitur, ut dixi, de sola mentis seu rationis pote agam, et ante omnia, quantum et quale imperium in affet habeat ad eosdem coërcendum et moderandum, ostendam. N nos in ipsos imperium absolutum non habere, iam supra dem stravimus. Stoici tamen putarunt, cosdem a nostra volus absolute pendere, nosque iis absolute imperare posse. ab experientia reclamante, non vero ex suis principiis coacti s fateri. usum et studium non parvum requiri ad eosdem coëm dum et moderandum. Quod quidam exemplo duorum canum if recte memini), unius scilicet domestici, alterius venatici, cont tus est ostendere; nempe quia usu efficere tandem potuit, wide mesticus venari, venaticus contra a leporibus sectandis abstiaco assuesceret. Huic opinioni non parum favet Cartesins. No

statuit animam seu mentem unitam praecipue esse cuidam parti cerebri, glandulae scilicet pineali dictae, cuius ope meas motus omnes, qui in corpore excitantur, et objecta externa sentit, quamque mens eo solo, quod vult, varie movere potest. Hanc glandulam in medio cerebri ita suspensam esse statuit, ut minimo spirituam animalium motu possit moveri. Deinde statuit, quod haec gians tot variis modis in medio cerebro suspendatur, quot variis modis spiritus animales in eandem impingunt, et quod praeterea lot varia vestigia in eadem imprimantur, quot varia obiecta externa ipsos spiritus animales versus eandem propellunt; unde fit, ut si rians postea ab animae voluntate illam diversimode movente hoc sut illo modo suspendatur, quo semel fuit suspensa a spiritibus hoc aut illo modo agitatis tum ipsa glans ipsos spiritus animales eodem modo propellet et determinabit, ac antea a simili glandulae suspensione repulsi fuerant. Praeterea statuit, unamquamrue mentis voluntatem natura esse unitam certo cuidam glandia motui. Ex. gr. si quis voluntatem habet obiectum remotum inmendi, haec voluntas efficiet, ut pupilla dilatetur; sed si de sola Matanda pupilla cogitet, nihil proderit eius rei habere voluntatem, quia natura non iunxit motum glandis, qui inservit impellendis spiritibus versus nervum opticum modo conveniente dilatandae vel contrahendae pupillae cum voluntate eandem dilatandi vel contrahendi: sed demum cum voluntate intuendi obiecta renota vel proxima. Denique statuit, quod, etsi unusquisque notus huius glandulae videatur connexus esse per naturam singu-Lex nostris cogitationibus ab initio nostrae vitae, aliis tamen per mbitum possunt iungi, quod probare conatur de passionibus mimae part. 1. artic. 50. \*) Ex his concludit, nullam esse tam mbecillem animam, quae non possit, quum bene dirigitur, actuirere potestatem absolutam in suas passiones. Nam hac, ut ab b definiuntur, suat perceptiones aut sensus aut commotiones minae, quae ad eam speciatim referuntur, quaeque producun-

<sup>\*)</sup> Passiones animae per Renatum des Cartes. Galliee ab ipse mascriptae, nunc autem in exterorum gratiam Latina civitate donatae b E. D. M. Amstelod. 1656. 4. P. I. De passionibus in genere, et ea massione de tota hominis natura. II. De numero et ordine passionum, s'explicatio sex primitivarum III. De passionibus particularibus.

tur, conservantur et corroborantur per aliquem motum spirits Vide Cartes, pass, anim, part, 1, art, 27. At quandoquidem ca bet voluntati possumus jungere motum quemcumque glandis... et consequenter spirituum, et determinatio voluntatis a sola mes potestate pendet. Si igitur nostram voluntatem certis et fin indiciis, secundum quae nostrae vitae actiones dirigere volum determinemus et motus passionum, quas habere volumens, hi iudiciis iungamus, imperium acquiremus absolutum in nostrat Haec est clarissimi huius viri sententia (quantum ex passiones. ipsius verbis coniicio), quam ego vix credidissem a tanto viro prelatam esse, si minus acuta fuisset. Profecto mirari satis nee possum, quod vir philosophus, qui firmiter statuerat, nihil dedacere nisi ex principiis per se notis, et nihil affirmare nisi quei clare et distincte perciperet, et qui toties Scholasticos reprehenderat, quod per occultas qualitates res obscuras voluerint expliclare, hypothesin sumat omni occulta qualitate occultiorem. Ouid, quaeso, per mentis et corporis unionem intelligit? Quem. inquam, clarum et distinctum conceptum habet cogitationis arctissime unitae cuidam quantitatis portiunculae? Vellem sane, ut hanc unionem per proximam suam causam explicuisset. mentem a corpore adeo distinctam conceperat, ut nec huins uniopis, nec ipsius mentis ullam singularem causam assignare potuerit, sed necesse ipsi fuerit, ad causam totius universi, hoc est, ad Deum recurrere. Deinde pervelim scire: quot motus gradus potest glandulae isti pineali mens tribuere, et quanta cum vi candem suspensam tenere potest? Nam nescio an haec glans tardius vel celerius a mente circumagatur, quam a spiritibus animalibus, et an motus passionum, quos firmis iudiciis arcte iunximus, non possint ab iisdem iterum a causis corporeis disiungi: ex quo sequeretur, ut, quamvis mens firmiter proposuerit contra pericula ire, atque huic decreto motus audaciae junxerit, viso tamen periculo glans ita suspendatur, ut mens non nisi de fuga possit cogitare. Et sane quum nulla detur ratio voluntatis ad motum, nulla etiam datur comparatio inter mentis et corporis potentiam set vires; et consequenter huius vires nequaquam viribus illius determinari possunt. His adde, quod nec haec gians ita in medio cerebro sita reperiatur, ut tam facile totque modis circumagi possit,

et quod non omnes nervi ad cavitates usque cerebri protendantur. Denique omnia, quae de voluntate eiusque libertate asserit, omitto, quandoquidem haec falsa esse satis superque ostenderim. Igitar quia mentis potentia, ut supra ostendi, sola intelligentia definitur, affectuum remedia, quae omnes experiri quidem, sed men accurate observare, nec distincte videre credo, sola mentis cagnitione determinabimus, et ex eadem illa omnia, quae ad ipsius begittudinem spectant, deducemus.

#### AXIOMATA.

- I. Si in eodem subiecto duae contrariae actiones excitentur, debebit necessario vel in utraque, vel in una sola mutatio fieri, denec desinant contrariae esse.
- II. Effectus potentia definitur potentia ipsius causae, quateaus eius essentia per ipsius causae essentiam explicatur vel definitur.

Patet hoc axioma ex prop. 7. part. 3.

#### PROPOSITIONES.

PROPOS. I. Prout cogitationes rerumque ideae ordinantur et concatenantur in mente, ita corporis affectiones seu rerum imagines ad amussim ordinantur et concatenantur in corpore.

DEMONSTR. Ordo et connexio idearum idem est (per prop. 7. part. 2.) ac ordo et connexio rerum, et vice versa ordo et connexio rerum idem est (per coroll. prop. 6. et 7. part. 2.) ac ordo et connexio idearum. Quare sicuti ordo et connexio idearum in mente ft secundum ordinem et concatenationem affectionum corporis (per prop. 18. part. 2.), sic vice versa (per prop. 2. part. 3.) ordo et connexio affectionum corporis fit, prout cogitationes rerumque ideae ordinantur et concatenantur in mente; q. e. d.

PROPOS. II. Si animi commotionem seu affectum a causae externae cogitatione amoveamus et aliis

iungamus cogitationibus, tum amor seu odium erga causam externam, ut et animi fluctuationes, quae ex his affectibus oriuntur, destruentur.

DEMONSTR. Id enim, quod formam amoris vel odii constituit, est lactitia vel tristitia concomitante idea causae externae (per defin. 6. et 7. affect.). Hac igitur sublata amoris vel odii forma simul tollitur; adeoque hi affectus, et qui ex his oriuntur, destruuntur; q. e. d.

PROPOS. III. Affectus, qui passio est, desinit esse passio, simulatque eius claram et distinctam formamus ideam.

DEMONSTR. Affectus, qui passio est, idea est confusa (per gener. affect. defin.). Si itaque ipsius affectus claram et distinctam formemus ideam, hacc idea ab ipso affectu, quatenus ad solam mentem refertur, non nisi ratione distinguetur (per prop. 21. part. 2. cum eiusdem schol.); adeoque (per prop. 3. part. 3.) affectus desinet esse passio; q. e. d.

COROLL. Affectus igitur eo magis in nostra potestate est et mens ab eo minus patitur, quo nobis est notior.

PROPOS. IV. Nulla est corporis affectio, cuius aliquem clarum et distinctum non possumus formare conceptum.

DEMONSTR. Quae omnibus communia sunt, non possunt concipi nisi adaequate (per prop. 38. part. 2.). Adeoque (per prop. 12. et lemma 2. quod habetur post schol. prop. 13. part. 2.) nulla est corporis affectio, cuius aliquem clarum et distinctum non possumus formare conceptum; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur, nullum esse affectum, cuius non possumus aliquem clarum et distinctum formare conceptum. Est namque affectus corporis affectionis idea (per gen. affect. defin.), quae propterea (per prop. praec.) aliquem clarum et distinctum involvere debet conceptum.

SCHOL. Quandoquidem nihil datur, ex quo aliquis effectus non sequatur (per prop. 36. part. 1.), et quicquid ex idea, quae in nobis est adaequata, sequitor, id omne clare et distincte intelligimus (per prop. 40. part. 2.); hinc sequitur, unumquemque potestatem habere, se suosque affectus, si non absolute, ex parte saltem clare et distincte intelligendi, et consequenter efficiendi, ut ab findem minus patiatur. Huic igitur rei praecipue danda est spera, ut unumquemque affectum, quantum fieri potest, clare et distincte cognoscamus, ut sic mens ex affectu ad illa cogitandum determinetur, quae clare et distincte percipit, et in quibus plane acquiescit; atque adeo ut ipse affectus a cogitatione causae externae separetur et veris jungatur cogitationibus. Ex quo fiet, ut non tantum amor, odium etc. destruantur (per prop. 2. huius). sed ut etiam appetitus seu cupiditates, quae ex tali affectu oriri solent, excessum habere nequeant (per prop. 61, part. 4.). Nam apprime notandum est, unum eundemque esse appetitum, per quem homo tam agere quam pati dicitur. Ex. gr. cum natura humena ita comparatum esse ostendimus, ut unusquisque appetat, nt reliqui ex insins ingenio vivant (vide schol, prop. 31, part. 3.): qui quidem appetitus in homine, qui ratione non ducitur, passio est, quae ambitio vocatur, nec multum a superbia discrepat; et contra in homine, qui ex rationis dictamine vivit, actio seu virtus est, que pietas appellatur. Vide schol. 1. prop. 37. part. 4. et 2. demonstrat. eiusdem prop. Et hoc modo omnes appetitus seu cupiditates eatenus tantum passiones sunt, quatenus ex ideis inadaequatis oriuntur; atque eaedem virtuti accensentur, quando ab ideis adaequatis excitantur vel generantur. Nam omnes cupiditates, quibus ad aliquid agendum determinamur, tam oriri possunt ab adaequatis, quam ab inadaequatis ideis. Vide prop. 59. part. 4. Atque hoc (ut eo, unde digressus sum, revertar) affeetnum remedio, quod scilicet in corum vera cognitione consistit. nullum praestantius aliud, quod a nostra potestate pendeat, excocitari potest, quandoquidem nulla alia mentis potentia datur. mam cogitandi et adaequatas ideas formandi, ut suura (per prop. 1. part. 3.) ostendimus.

PROPOS. V. Affectus erga rem, quam simpliciter et non ut necessariam neque ut possibilem, neque ut contingentem imaginamur, caeteris paribus omnium est maximus.

Demonstr. Affectus erga rem, quam liberam esse imaginamur, maior est, quam erga necessariam (per prop. 49. part. 3.), et consequenter adhue maior, quam erga illam, quam ut possibilem vel contingentem imaginamur (per prop. 11. part. 4.). At rem aliquam ut liberam imaginari nihil aliud esse potest, quam quod rem simpliciter imaginamur, dum causas, a quibus ipsa ad agendum determinata fuit, ignoramus (per illa quae in scholprop. 35. part. 2. ostendimus). Ergo affectus erga rem, quam simpliciter imaginamur, caeteris paribus maior est, quam erga necessariam, possibilem vel contingentem, et consequenter maximus; q. e. d.

PROPOS. VI. Quatenus mens res omnes ut necessarias intelligit, eatenus maiorem in affectus potentiam habet, seu minus ab iisdem patitur.

DEMONSTR. Mens res omnes necessarias esse intelligit (per prop. 29. part. 1.), et infinito causarum nexu determinari ad existendum et operandum (per prop. 28. part. 1.). Adeoque (per prop. praec.) eatenus efficit, ut ab affectibus, qui ex iis oriuntur, minus patiatur et (per prop. 48. part. 3.) minus erga ipsas afficiatur; q. e. d.

SCHOL. Quo haec cognitio, quod scilicet res necessarias sint, magis circa res singulares, quas distinctius et magis vivida imaginamur, versatur, eo haec mentis in affectus potentia maior est, quod ipsa etiam experientia testatur. Videmus enim tristitiam boni alicuius, quod periit, mitigari, simulac homo, qui id perdidit, considerat bonum illud servari nulla ratione potuisse. Sit etiam videmus, quod nemo miseretur infantis, propterea quod nescit loqui, ambulare, ratiocinari, et quod denique tot annos quasi sui inscius vivat. At si plerique adulti, et unus aut alter infans nascerentur, tum unumquemque misereret infantum; quia

tum ipsam infantiam non ut rem naturalem et necessariam, sed ut naturae vitium seu peccatum consideraret. Et ad hunc modum plura alia notare possemus.

PROPOS. VII. Affectus, qui ex ratione oriuntur vel excitantur, si ratio temporis habeatur, potentiores sunt iis, qui ad res singulares referuntur, quas ut absentes contemplamur.

DEMONSTR. Rem aliquam ut absentem non contemplamur ex affectu, quo eandem imaginamur, sed ex eo, quod corpus alio afficitur affectu, qui eiusdem rei existentiam secludit (per prop. 17. part. 2.). Quare affectus, qui ad rem, quam ut absentem contemplamur, refertur, eius naturae non est, ut reliquas hominis actiones et potentiam superet (de quibus vide prop. 6. part. 4.). sed contra eius naturae est, ut ab iis affectionibus, quae existentiam externae eius causae secludunt, coërceri aliquo modo possit (per prop. 9. part. 4.). At affectus, qui ex ratione oritur, refertur necessario ad communes rerum proprietates (vide rationis defin. in 2. schol. prop. 40. part. 2.), quas semper ut praesentes contemplamur (nam nihil dari potest, quod earum praesentem existentiam secludat), et quas semper eodem modo imaginamur (per prop. 38. part. 2.). Quare talis affectus idem semper manet. et consequenter (per ax. 1. huius) affectus, qui cidem sunt contrarii, quique a suis causis externis non foventur, eidem magis magisque sese accommodare debebunt, donec non amplius sint contrarii, et eatenus affectus, qui ex ratione oritur, est potentior; q. e. d.

PROPOS. VIII. Quo affectus aliquis a pluribus causis simul concurrentibus excitatur, eo maior est.

DEMONSTR. Plures causae simul plus possunt, quam si pauciores essent (per prop. 7. part. 3.). Adeoque (per prop. 5. part. 4.) quo affectus aliquis a pluribus causis simul excitatur, eo fortior est; q. e. d.

SCHOL. Haec propositio patet etiam ex axiomate 2. huius partis.

396 ETHICES

PROPOS. IX. Affectus, qui ad plures et diversas causas refertur, quas mens cum ipso affectu simul contemplatur, minus noxius est, et minus per ipsum patimur, et erga unamquamque causam minus afficimur, quam alius aeque magnus affectus, qui ad unam solam vel pauciores causas refertur.

DEMONSTR. Affectus eatenus tantum malus sea nation est, quatenus mens ab eo impeditur, quo minus possit cogitare (per prop. 26. et 27. part. 4.). Adeoque ille affectus, a quo mens ad plura simul obiecta contemplandum determinatur, minus noxius est, quam alius aeque magnus affectus, qui mentem vi sola unius aut pauciorum obiectorum contemplațione ita detinet, ut de aliis cogitare nequeat; quod erat primum. Deinde quia mentis essentia, hoc est (per prop. 7. part. 3.) potentia, in sola cogitatione consistit (per prop. 11. part. 3.); ergo mens per affectum, a quo ad plura simul contemplandum determinatur, minus patitur, quam per aeque magnum affectum, qui mentem in sola unius aut pauciorum obiectorum contemplatione occupatam tenet; que erat secundum. Denique hic affectus (per prop. 48. part. 3.) quatenus ad plures causas externas refertur, est etiam erga unamque minor; q. e. d.

PROPOS. X. Quam diu affectibus, qui nostrae naturae sunt contrarii, non conflictamur, tam diu potestatem habemus ordinandi et concatenandi corporis affectiones secundum ordinem ad intellectum.

DEMONSTR. Affectus, qui nostrae naturae sunt contrari, hoc est (per prop. 30. part. 4.) qui mali sunt, eatenus mali sunt, quatenus impediunt, quo minus mens intelligat (per prop. 27. part. 4.). Quam diu igitur affectibus, qui nostrae naturae contrarii sunt, non conflictamur, tam diu mentis potentia, qua resintelligere conatur (per prop. 26. part. 4.) non impeditur. Aque adeo tam diu potestatem habet claras et distinctas ideas formandi et alias ex aliis deducendi (vide 2. schol. prop. 40. et schol. prop. 47. part. 2.); et consequenter (per prop. 1. huius) tam diu pote-

statem habemus ordinandi et concatenandi affectiones corporis

SCHOL. Hac potestate recte ordinandi et concatenandi cornoris affectiones efficere possumus, ut non facile malis affectibus afficiamur. Nam (per prop. 7. huius) major vis requiritur ad affeetna secondum ordinem ad intellectum ordinatos et concatenatos coërcendum, quam incertos et vagos. Optimum igitur, quod efficere possumus, quam diu nostrorum affectuum perfectam coanitionem non habemus, est rectam vivendi rationem seu certa vitae dogmata concipere, eaque memoriae mandare, et rebus partieularibus in vita frequenter obviis continuo applicare, ut sic nostra imaginatio late iisdem afficiatur, et nobis in promptu sint semper. Ex. gr. inter vitae dogmata posuimus (vide prop. 46. mart. A. cum einsdem schol.). odium amore seu generositate vincendum, non autem reciproco odio compensandum. Ut autem hoe rationis praescriptum semper in promptu habeamus, ubi usus erit, cogitandae et saepe meditandae sunt communes hominum injuriae, et quomodo et qua via generositate optime propulsentur. Sic enim imaginem inluriae imaginationi huius dogmatis iungemas, et nobis (per prop. 18. part. 2.) in promptu semper erit, ubi nobis injuria afferetur. Quod si etiam in promptu habuerimus rationem postri veri utilis ac etiam boni, quod ex mutua amicitia et communi societate seguitur, et praeterea quod ex recta vivendi ratione summa animi acquiescentia oriatur (per prop. 52. part. 4.). et quod homines, ut reliqua, ex naturae necessitate agant: tum iniuria sive odium, quod ex eadem oriri solet, minimam imagipationis partem occupabit et facile superabitur; vel si ira, quae ex maximis iniuriis oriri solet, non adeo facile superetur, superabitur tamen, quamvis non sine animi fluctuatione longe minore temporis spatio, quam si haec non ita praemeditata habuissemus, ut patet ex prop. 6. 7. et 8. huius partis. De animositate ad metum denonendum codem modo cogitandum est; enumeranda scilicet sunt et saepe imaginanda communia vitae pericula, et quomodo animi praesentia et fortitudine optime vitari et superari possunt. Sed notandum, quod nobis in ordinandis nostris cogitationibus et imaginibus semper attendendum est (per coroll. prop. 63. part. 4. et prop. 59. part. 3.) ad illa, quae in unaquaque re bona sunt, ut

sic semper ex lactitiae affectu ad agendum determinemur. si quis videt, se nimis gloriam sectari, de eius recto usu o et in quem finem sectanda sit, et quibus mediis acquiri sed non de ipsius abusu et vanitate et hominum inconstat aliis huiusmodi, de quibus nemo nisi ex animi aegritudine e Talibus enim cogitationibus ambitiosi se maxime afflictant, de assequendo honore, quem ambiunt, desperant; et dur evomunt, sapientes videri volunt. Quare certum est, eos maxime esse cupidos, qui de ipsius abusu et mundi vanita xime clamant. Nec hoc ambitiosis proprium, sed omnibu mune est, quibus fortuna est adversa, et animo impotente Nam pauper etiam avarus de abusu pecuniae et divitum vit cessat loqui; quo nihil aliud efficit, quam se afflictare ostendere, se non tantum paupertatem suam, sed etiam a divitias iniquo animo ferre. Sic etiam qui male ab amasia sunt, nihil cogitant, quam de mulierum inconstantia et animo et reliquis earundem decantatis vitiis, quae omnia oblivioni tradunt, simulac ab amasia iterum recipiuntur itaque suos affectus et appetitus ex solo libertatis amore me studet, is, quantum potest, nitetur, virtutes earumque noscere, et animum gaudio, quod ex earum vera cognition tur, implere: at minime hominum vitia contemplari, hom que obtrectare et falsa libertatis specie gaudere. Atque ha diligenter observavit (neque enim difficilia sunt) et exercebi ille brevi temporis spatio actiones suas ex rationis imperi rumque dirigere poterit.

PROPOS. XI. Quo imago aliqua ad plures res tur, eo frequentior est seu saepius viget, et tem magis occupat.

DEMONSTR. Quo enim imago seu affectus ad plures i fertur, eo plures dantur causae, a quibus excitari et foveri quas omnes mens (per hypothesin) ex ipso affectu simul ex platur. Atque adeo affectus eo frequentior est seu saepius et (per prop. 8. huius) mentem magis occupat; q. e. d.

PROPOS. XII. Rerum imagines facilius imaginibus, quae ad res referuntur, quas clare et distincte intelligimus, iunguntur, quam aliis.

DEMONSTR. Res, quas clare et distincte intelligimus, vel rerum communes proprietates sunt, vel quae ex iis deducuntur (vide rationis defin. in 2. schol. prop. 40. part. 2.), et consequenter saepius (per prop. praec.) in nobis excitantur. Adeoque facilius fieri potest, ut res alias simui cum his, quam cum aliis contemplemur, et consequenter (per prop. 18. part. 2.) ut facilius cum his, quam cum aliis iungantur; q. e. d.

PROPOS. XIII. Quo imago aliqua pluribus aliis iuncta est, saepius viget.

DEMONSTR. Nam quo imago aliqua pluribus aliis iuncta est. eo (per prop. 18. part. 2.) plures causae dantur, a quibus excitari potest; q. e. d.

PROPOS. XIV. Mens efficere potest, ut omnes corporis affectiones seu rerum imagines ad Dei ideam referantur.

DEMONSTR. Nulla est corporis affectio, cuius aliquod clarum et distinctum non possit mens formare conceptum (per prop. 4. huius). Adeoque efficere potest (per prop. 15. part. 1.), ut omnes ad Dei ideam referantur; q. e. d.

PROPOS. XV. Qui se suosque affectus clare et distincte intelligit, Deum amat, et eo magis, quo se suosque affectus magis intelligit.

DEMONSTR. Qui se suosque affectus clare et distincte intelligit, laetatur (per prop. 53. part. 3.), idque concomitante idea Dei (per prop. praeced.). Atque adeo (per 6. affect. defin.) Deum amat, et (per eandem rationem) eo magis, quo se suosque affectus magis intelligit; q. e. d.

## PROPOS. XVI. Hic erga Deum amor mentem maxime occupare debet.

DEMONSTR. Est enim hic amor iunctus omnibus corporis affectionibus (per prop. 14. huius), quibus omnibus fovetur (per prop. 15. huius). Atque adeo (per prop. 11. huius) mentem maxime occupare debet; q. e. d.

### PROPOS. XVII. Deus expers est passionum, nec ullo laetitiae aut tristitiae affectu afficitur.

Demonstr. Ideae omnes, quaterus ad Deum referuntur, verae sunt (per prop. 32. part. 2.), hoe est (per defin. 4. part. 2.) adaequatae; atque adeo (per affect. gen. defin.) Deus expers est passionum. Deinde Deus neque ad maiorem neque ad minorem perfectionem transire potest (per 2. coroll. prop. 20. part. 1.); adeoque (per 2. et 3. affect. defin.) nullo laetitiae neque tristitiae affectu afficitur: q. e. d.

COROLL. Deus proprie loquendo neminem amat, neque odio habet. Nam Deus (per prop. praec.) nullo laetitiae neque tristitiae affectu afficitur, et consequenter (per 6. et 7. affect. defin.) neminem etiam amat, neque odio habet.

### PROPOS. XVIII. Nemo potest Deum odio habere.

DEMONSTR. Idea Dei, quae in nobis est, est adaequata et perfecta (per prop. 46. et 47. part. 2.). Adeoque quatenus Deum contemplamur, eatenus agimus (per prop. 3. part. 3.), et consequenter (per prop. 59. part. 3.) nulla potest dari tristitia concomitante idea Dei, hoc est (per 7. affect. defin.) nemo Deum odio habere potest; q. e. d.

COROLL. Amor erga Deum in odium verti nequit.

SCHOL. At obiici potest, quod, dum Deum omnium rerum causam intelligimus, eo ipso Deum tristitiae causam consideramus. Sed ad hoc respondeo, quod quatenus tristitiae causas intelligimus, eatenus (per prop. 3. huius) ipsa desinit esse passio, hoc est (per prop. 59. part. 3.) eatenus desinit esse tristitia; atque adeo quatenus Deum tristitiae causam esse intelligimus, eatenus laetamur.

PROPOS. XIX. Qui Deum amat, conari non potest, ut Deus ipsum contra amet.

DEMONSTR. Si homo id conaretur, cuperet ergo (per coroll. prop. 17. huius) ut Deus, quem amat, non esset Deus, et consequenter (per prop. 19. part. 3.) contristari cuperet; quod (per prop. 28. part. 3.) est absurdum. Ergo qui Deum amat etc.; j. e. d.

PROPOS. XX. Hic erga Deum amor neque invidiae neque zelotypiae affectu inquinari potest; sed eo magis fovetur, quo plures homines eodem amoris vinculo cum Deo iunctos imaginamur.

DEMONSTR. Hic erga Deum amor summum bonum est, quod ex dictamine rationis appetere possumus (per prop. 28. part. 4.), st omnibus hominibus commune est (per prop. 36. part. 4.), et omnes ut eodem gaudeant, cupimus (per prop. 37. part. 4.). Asque adeo (per 23. affect. defin.) invidiae affectu maculari nequit, neque etiam (per prop. 18. huius et defin. zelotypiae, quam vide in schol. prop. 35. part. 3.) zelotypiae affectu; sed contra (per prop. 31. part. 3.) eo magis foveri debet, quo plures homines codem audere imaginamur; q. e. d.

SCHOL. Possumus hoc eodem modo ostendere, nullum dari affectam, qui huic amori directe sit contrarius, a quo hic ipse amor possit destrui: atque adeo concludere possumus, hunc erga Deum amorem omnium affectuum esse constantissimum, nec quatenus ad corpus refertur, posse destrui, nisi cum ipso corpore. Cuias autem naturae sit, quatenus ad solam mentem refertur. Pestea videbimus. Atque his omnia affectuum remedia, sive id tune, quod mens in se sola considerata adversus affectus potest, corprehendi. Ex quibus apparet, mentis in affectus potentiam tensistere 1. in ipsa affectuum cognitione. Vide schol. prop. 4. bies. 2. In eo, quod affectus a cogitatione causae externae, Team confuse imaginamur, separat. Vide prop. 2. cum codem whol, et prop. 4. huius. 3. In tempore, quo affectiones, quae ad to ques intelligimus referentur, illas superant, que ad res refe-Spinosa 1. 26

runtur, quas confuse seu mutilate concipimus. Vide pres. 7. huius. 4. In multitudine causarum, a quibus affectiones, que ad rerum communes proprietates vel ad Deum referentur. Sovertur. Vide prop. 9. et 11. huius. 5. Denique in ordine, qu mens suos affectus ordinare et invicem concatenare potest. Vide schol, prop. 10. et insuper prop. 12. 13. et 14. huius. hace mentis in affectus potentia melius intelligatur, venit apprime notandum, quod affectus a nobis magni appellantur, quando unim hominis affectum cum affectu alterius comparamus, et unum megis, quam alium eodem affectu conflictari videmus; vel quante unius eiusdemque hominis affectus ad invicem comparamus, eusdemque uno affectu magis, quam alio affici sive moveri comperimus. Nam (per prop. 5. part. 4.) vis cuiuscumque affectus defnitur potentia causae externae cum nostra comparata. At mentis potentia sola cognitione definitur; impotentia autem seu namie a sola cognitionis privatione, hoc est, ab eo, per quod ideae dismtur inadaequatae, aestimatur. Ex quo sequitur, mentem sian maxime pati, cuius maximam partem ideae inadaequatae consituunt, ita ut magis per id, quod patitur, quam per id quod ack. dignoscatur: et illam contra maxime agere, cuius maximam pertem ideae adacquatae constituunt, ita ut, quamvis huic tot inadaequatae ideae, quam illi insint, magis tamen per illas, quae hamanae virtuti tribuuntur, quam per has, quae humanam immetentiam arguunt, dignoscatur. Deinde notandum, animi aegritudines et infortunia potissimum originem trahere ex nimio amete erga rem, quae multis variationibus est obnoxia, et cuius nuaquam compotes esse possumus. Nam nemo de re ulla, nisi quan amat, sollicitus anxiusve est, neque iniuriae, suspiciones, inimicitiae etc. oriuntur, nisi ex amore erga res, quarum nemo poiest revera esse compos. Ex his itaque facile concipinaus, quit clara et distincta cognitio, et praecipue tertium illud cognities genus (de quo vide schol. prop. 47. part. 2.), cuius fundamentat est ipsa Dei cognitio, in affectus potest, quos nempe, quater passiones sunt, si non absolute tollit (vide prop. 3. cum schol. prop. 4. huius), saltem efficit, ut minimam mentis partem conatituant. Vide prop. 14. huius. Deinde amorem gignit erga rem immutabilem et acternam (vide prop. 15. huius), et cuies rever

sumus compotes (vide prop. 45. part. 2.), et propterca nullis vitiis, quae in communi amore insunt, inquinari, sed qui semper maior ac maior esse potest (per prop. 15. huius), et mentis maximam partem occupare (per prop. 16. huius) lateque afficere. Atque his omnia, quae praesentem hanc vitam spectant, absolvi. Nam quod in huius scholii principio dixi, me his paucis omnia affectuum remedia amplexum esse, facile poterit unusquisque videre, qui ad haec, quae in hoc scholio diximus, et simul ad mentis eiusque affectuum definitiones, et denique ad propos. 1. et 3. part. 3. attenderit. Tempus igitur iam est, ut ad illa transeam, quae ad mentis durationem sine relatione ad corpus pertinent.

PROPOS. XXI. Mens nihil imaginari potest, neque rerum praeteritarum recordari, nisi durante corpore.

DEMONSTR. Mens actualem sui corporis existentiam non exprimit, neque etiam corporis affectiones ut actuales concipit, nisi durante corpore (per coroll. prop. 8. part. 2.), et consequenter (per prop. 26. part. 2.) nullum corpus ut actu existens concipit, nisi durante suo corpore. Ac proinde nihil imaginari (vide imaginat. defin. in schol. prop. 17. part. 2.), neque rerum praeteritarum recordari potest, nisi durante corpore (vide defin. memoriae in schol. prop. 18. part. 2.); q. e. d.

PROPOS. XXII. In Deo tamen datur necessario idea, quae huius et illius corporis humani essentiam sub aeternitatis specie exprimit.

DEMONSTR. Deus non tantum est causa huius et illius corporis humani existentiae, sed etiam essentiae (per prop. 25. part. 1.), quae propterea per ipsam Dei essentiam necessario debet concipi (per ax. 4. part. 1.), idque aeterna quadam necessitate (per prop. 16. part. 1.), qui quidem conceptus necessario in Deo dari debet (per prop. 3. part. 2.); q. e. d.

PROPOS. XXIII. Meus humana non potest cum cor-

pore absolute destrui, sed eius aliquid remanet, quod aeternum est.

DRMONSTR. In Deo datur necessario conceptus seu idea, quae corporis humani essentiam exprimit (per prop. praec.), quae propterea aliquid necessario est, quod ad essentiam mentis humanae pertinet (per prop. 13. part. 2.). Sed menti humanae nullam durationem, quae tempore definiri potest, tribuimus, nisi quatenus corporis actualem existentiam, quae per durationem explicatur et tempore definiri potest, exprimit, hoc est (per coroll-prop. 8. part. 2.) ipsi durationem non tribuimus nisi durante corpore. Quum tamen aliquid nihilo minus sit id, quod aeterna quadam necessitate per ipsam Dei essentiam concipitur (per propraec.), erit necessario hoc aliquid, quod ad mentis essentiam pertinet, aeternum; q. e. d.

SCHOL. Est, uti diximus, haec idea, quae corporis essentiam sub specie aeternitatis exprimit, certus cogitandi modus, qui ad mentis essentiam pertinet quique necessario aeternus est. Net tamen fieri potest, ut recordemur nos ante corpus exstitisse, quandoquidem nec in corpore ulla eius vestigia dari, nec aeternitas tempore definiri, nec ullam ad tempus relationem habere pet-At nihilo minus sentimus experimurque, nos acternos esse-Nam mens non minus res illas sentit, quas intelligendo concipit, quam quas in memoria habet. Mentis enim oculi, quibus res videt observatque, sunt ipsae demonstrationes. Quamvis itaque non recordemur nos ante corpus exstitisse, sentimus tamen mentem nostram, quatenus corporis essentiam sub aeternitatis specie involvit, aeternam esse, et hanc eius existentiam tempore definiri sive per durationem explicari non posse. Mens igitur postra eatenus tantum potest dici durare, eiusque existentia certo temport definiri potest, quatenus actualem corporis existentiam involvit, et eatenus tantum potentiam habet rerum existentiam tempore determinandi, easque sub duratione concipiendi.

PROPOS, XXIV. Quo magis res singulares intelligimus, eo magis Deum intelligimus.

DEMONSTR. Patet ex coroll. prop. 25. part. 1.

PROPOS. XXV. Summus mentis conatus summaque virtus est res intelligere tertio cognitionis genere.

DEMONSTR. Tertium cognitionis genus procedit ab adaequata idea quorundam Dei attributorum ad adaequatam cognitionem essentiae rerum (vide huius defin. in 2. schol. prop. 40. part. 2.), et quo magis hoc modo res intelligimus, eo magis (per prop. praec.) Deum intelligimus. Ac proinde (per prop. 28. part. 4.) summa mentis virtus, hoc est (per defin. 8. part. 4.) mentis potentia seu natura, sive (per prop. 7. part. 3.) summus conatus est res intelligere tertio cognitionis genere; q. e. d.

PROPOS. XXVI. Quo mens aptior est ad res tertio cognitionis genere intelligendum, eo magis cupit, res eodem hoc cognitionis genere intelligere.

DEMONSTR. Patet. Nam quatenus concipimus mentem aptam esse ad res hoc cognitionis genere intelligendum, eatenus eandem determinatam concipimus ad res eodem cognitionis genere intelligendum, et consequenter (per 1. affect. defin.) quo mens ad hoc aptior est, eo magis hoc cupit; q. e. d.

PROPOS. XXVII. Ex hoc tertio cognitionis genere summa, quae dari potest, mentis acquiescentia oritur.

DEMONSTR. Summa mentis virtus est Deum cognoscere (per prep. 28. part. 4.), sive res tertio cognitionis genere intelligere (per prop. 25. huius); quae quidem virtus eo maior est, quo mens hoc cognitionis genere magis res cognoscit (per prop. 24. huius). Adeque qui res hoc cognitionis genere cognoscit, is ad summam humanam perfectionem transit, et consequenter (per 2. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea sui suaeque virtutis; ac proinde (per 25. affect. tennitante idea su

PROPOS. XXVIII. Conatus seu cupiditas cognoscendi res tertio cognitionis genere oriri non polest ex primo, at quidem ex secundo cognitionis genere.

DEMONSTR. Hace propositio per se patet. Nam quicquid clare et distincte intelligimus, id vel per se vel per aliud, quod per se concipitur, intelligimus; hoc est, ideae, quae in nobis clarae et distinctae sunt, sive quae ad tertium cognitionis genus referuntur (vide 2. schol. prop. 40. part. 2.), non possunt sequi et ideis mutilatis et confusis, quae (per idem schol.) ad primum cognitionis genus referuntur, sed ex ideis adaequatis, sive (per idem schol.) ex secundo et tertio cognitionis genere. Ac proinde (per 1. affect. defin.) cupiditas cognoscendi res tertio cognitionis genere non potest oriri ex primo; at quidem ex secundo; q. e. d.

PROPOS. XXIX. Quicquid mens sub specie aeternitatis intelligit, id ex eo non intelligit, quod corporis praesentem actualem existentiam concipit; sed ex eo, quod corporis essentiam concipit sub specie aeternitatis.

DEMONSTR. Quatenus mens praesentem sui corporis existentiam concipit, eatenus durationem concipit, quae tempore determinari potest, et eatenus tantum potentiam habet concipiendi res cum relatione ad tempus (per prop. 21. huius et prop. 26. part. 2.). At aeternitas per durationem explicari nequit (per defin. 8. part. 1. et ipsius explication.). Ergo mens eatenus potestatem non habet concipiendi res sub specie aeternitatis; sed quia de natura rationis est, res sub specie aeternitatis concipere (per 2. coroll. prop. 44. part. 2.), et ad mentis naturam etiam pertinet, corporis essentiam sub specie aeternitatis concipere (per prop. 23. huius), et praeter haec duo nihil aliud ad mentis essentiam pertinet (per prop. 13. part. 2.). Ergo haec potentia concipiendi res sub specie aeternitatis ad mentem non pertinet, nisi quatenus corporis essentiam sub specie aeternitatis concipit; q. e. d.

SCHOL. Res duobus modis a nobis ut actuales concipiuntur, vel quatenus easdem cum relatione ad certum tempus et locum existere, vel quatenus ipsas in Deo contineri et ex naturae divinae necessitate consequi concipimus. Quae autem hoc secundo modo ut verae seu reales concipiuntur, eas sub aeternitatis specie concipiuus, et earum ideae aeternam et infinitam Dei essentiam involvent, ut propos. 45. part. 2. ostendimus, cuius etiam schollam vide.

PROPOS. XXX. Mens nostra quatenus se et corpus sub aeternitatis specie cognoscit, eatenus Dei cognitionem necessario habet, scitque se in Deo esse et per Deum concipi.

DEMONSTR. Aeternitas est ipsa Dei essentia, quatenus haec necessariam involvit existentiam (per defin. 8. part. 1.). Res igitur sub specie aeternitatis concipere est res concipere, quatenus per Dei essentiam ut entia realia concipiuntur, sive quatenus per Dei essentiam involvunt existentiam. Adeoque mens nostra quatenus se et corpus sub specie aeternitatis concipit, eatenus Dei cognitionem necessario habet, scitque etc.; q. e. d.

PROPOS. XXXI. Tertium cognitionis genus pendet a mente, tanquam a formali causa, quatenus mens ipsa aeterna est.

DEMONSTR. Mens nihil sub aeternitatis specie concipit, nisi quatenus sui corporis essentiam sub aeternitatis specie concipit (per prop. 29. huius), hoc est (per prop. 21. et 23. huius) nisi quatenus aeterna est. Adeoque (per prop. praec.) quatenus aeterna est, Dei habet cognitionem, quae quidem cognitio est necessario adaequata (per prop. 46. part. 2.); ac proinde mens quaterus aeterna est, ad illa omnia cognoscendum est apta, quae esta hac Dei cognitione consequi possunt (per prop. 40. part. 2.), hec est, ad res tertio cognitionis genere cognoscendum (vide huius fan. in 2. schol. prop. 40. part. 2.), cuius propterea mens (per tein. 1. part. 3.) quatenus aeterna est, causa est adaequata seu fermalis; q. e. d.

SCHOL. Quo igitur unusquisque hoe cognitionis gen pollet, eo melius sui et Dei conscius est, hoc est, eo est p et beatior, quod adhuc clarius ex seqq. patebit. Sed hidum, quod, tametsi iam certi sumus, mentem aeterus quatenus res sub aeternitatis specie concipit, nos tamen quae ostendere volumus, facilius explicentur et melius intur, ipsam, tanquam iam inciperet esse, et res sub aet specie intelligere iam inciperet, considerabimus, ut hu fecimus; quod nobis absque ullo erroris periculo face modo nobis cautio sit nihil concludere, nisi ex perspicumissis.

PROPOS. XXXII. Quicquid intelligimus tertio tionis genere, eo delectamur, et quidem co tante idea Dei tanquam causa.

DEMONSTR. Ex hoc cognitionis genere summa, que potest, mentis acquiescentia, hoc est (per 25. affect. defititia oritur, eaque concomitante idea sui (per prop. 27. hu consequenter (per prop. 30. huius) concomitante etiam i tanquam causa; q. e. d.

COROLL. Ex tertio cognitionis genere oritur ne amor Dei intellectualis. Nam ex hoc cognitionis oritur (per prop. praec.) laetitia concomitante idea Dei t causa, hoc est (per 6. affect. defin.) amor Dei, non q ipsum ut praesentem imaginamur (per prop. 29. huius), t tenus Deum aeternum esse intelligimus, et hoc est, quod Dei intellectualem voco.

PROPOS. XXXIII. Amor Dei intellectualis, tertio cognitionis genere oritur, est aeternu

DEMONSTR. Tertium enim cognitionis genus (per phuius et ax. 3. part. 1.) est aeternum; adeoque (per idem 1.) amor, qui ex eodem oritur, est etiam necessario a q. e. d.

SCHOL. Quamvis hic erga Deum amor principium buerit (per prop. praec.), habet tamen omnes amoris perfe stinde ac at ortus fuisset, sicut in coroll. prop. prace. finzimus. ice ula hic est differentia, nisi quod metus casdem has perfectiones, quas cidem iam accedere finximus, acternas habucrit, idea concomitante idea Dei tanquam causa acterna. Quod si latta in transitione ad maiorem perfectionem consistit, beatitudo eo consistere debet, quod mens ipsa perfectione sit

PROPOS. XXXIV. Mens non nisi durante corpore obnoxia est affectibus, qui ad passiones referuntur.

Drivonstra. Imaginatio est idea, qua mens rem aliquam ut recentem contemplatur (vide eius defin. in schol. prop. 17. let. 2.), quae tamen magis corporis humani praesentem constitutionem, quam rei externae naturam indicat (per 2. coroll. prop. 6. part. 2.). Est igitur affectus (per gen. affect. defin.) imaginio, quatenus corporis praesentem constitutionem indicat; atalea deo (per prop. 21. huius) mens non nisi durante corpore obtais est affectibus, qui ad passiones referentur; q. e. d.

COROLL. Hine sequitur nullum amorem praeter amorem tellectralem esse aeternum.

**SCHOL.** Si ad hominum communem opinionem attendamus, lebimus, eos suae mentis aeternitatis esse quidem conscios, lipsos eandem cum duratione confundere, eamque imaginationi memoriae tribuere, quam post mortem remanere credunt.

topos. XXXV. Deus se ipsum amore intellectuali infinito amat.

DEMONSTR. Deus est absolute infinitus (per defin. 6. part., hoc est (per defin. 6. part. 2.) Del natura gaudet infinita betione, idque (per prop. 3. part. 2.) concomitante idea sui, est (per prop. 11. et ax. 1. part. 1.) idea suae causae, et hoc quod in coroll. prop. 32. huius amorem intellectualem esse mus.

PROPOS. XXXVI. Mentis amor intellectualis erga Deum est ipse Dei amor, quo Deus se ipsum amat, non quatenus infinitus est, sed quatenus per essentiam humanae mentis sub specie aeternitatis consideratam explicari potest, hoc est, mentis erga Deum amor intellectualis pars est infiniti amoris, quo Deus se ipsum amat.

DEMONSTR. Hic mentis amor ad mentis actiones referri debet (per coroll. prop. 32. huius et per prop. 3. part. 3.), qui proinde actio est, qua mens se ipsam contemplatur concomitante idea Dei tanquam causa (per prop. 32. huius et eius coroll.), hoc est (per coroll. prop. 25. part. 1. et coroll. prop. 11. part. 2.) actio, qua Deus, quatenus per mentem humanam explicari potest, se ipsum contemplatur concomitante idea sui. Atque adeo (per proppraec.) hic mentis amor pars est infiniti amoris, quo Deus se ipsum amat; q. e. d.

COROLL. Hinc sequitur, quod Deus, quatenus se ipsum amat, homines amat, et consequenter quod amor Dei erga homines et mentis erga Deum amor intellectualis unum et idem sit.

SCHOL. Ex his clare intelligimus, qua în re salus nostra seu beatitudo seu libertas consistit, nempe în constanti et aeterno erga Deum amore, sive in amore Dei erga homines. Atque hic amor, seu beatitudo în sacris codicibus gloria appellatur); nec immerito. Nam sive hic amor ad Deum referatur sive ad mentem, recte animi acquiescentia, quae reverat gloria (per 25. et 30. affect. defin.) non distinguitur, appellari potest. Nam quatenus ad Deum refertur, est (per prop. 35. huius) laeitia (liceat hoc adhuc vocabulo uti) concomitante idea sui, ut et quatenus ad mentem refertur (per prop. 27. huius). Deinde quia nostrae mentis essentia in sola cognitione consistit, cuius principium et fundamentum Deus est (per prop. 15. part. 1. et schol.

<sup>\*) ¬</sup>Υ⊃⊅ Ies. 6, 3. Ps. 8, 6. 113, 4. ἡ δόξα Ioh. 11, 40. Rom. 3, 28. Eph. 1, 17. 18.

prop. 47. part. 2.); hine perspicuum nobis fit, quomodo et qua ratione mens nostra secundum essentiam et existentiam ex natura divina sequatur et continuo a Deo pendeat; quod hic notare operae pretiam duxi, ut hoc exemplo ostenderem, quantum rerum singularium cognitio, quam intuitivam sive tertii generis appellavi, (vide schol. 2. prop. 40. part. 2.) polleat, potiorque sit cognitione universali, quam secundi generis esse dixi. Nam quamvis in prima parte generaliter ostenderim, omnia (et consequenter mentem etiam humanam) a Deo secundum essentiam et existentiam pendere; illa tamen demonstratio, tametsi legitima sit et extra dubitationis aleam posita, non ita tamen mentem nostram afficit, quam quando id ipsum ex ipsa essentia rei cuiuscumque singulatis, quam a Deo pendere dicimus, concluditur.

PROPOS. XXXVII. Nihil in natura datur, quod huic amori intellectuali sit contrarium, sive quod ipsum possit tollere.

DEMONSTR. Hic intellectualis amor ex mentis natura necessario sequitur, quatenus ipsa ut acterna veritas per Dei naturam consideratur (per prop. 33. et 29. huius). Si quid ergo daretur, quod huic amori esset contrarium, id contrarium esset vero, et consequenter id, quod hunc amorem posset tollere, efficeret, ut id, quod verum est, falsum esset; quod (ut per se notum) est absurdum. Ergo nihil in natura datur etc.; q. e. d.

SCHOL. Partis quartae axioma res singulares respicit, quatenus cum relatione ad certum tempus et locum considerantur, de quo neminem dubitare credo.

PROPOS. XXXVIII. Quo plures res secundo et tertio cognitionis genere mens intelligit, eo minus ipsa ab affectibus, qui mali sunt, patitur et mortem minus timet.

DEMONSTR. Mentis essentia in cognitione consistit (per prop. 11. part. 2.). Quo igitur mens plures res cognoscit secundo et

tertio cognitionis genere, eo maior eius pars remanet (per prop. 29. et 23. huius), et consequenter (per prop. praec.) eo maior eius pars non tangitur ab affectibus, qui nostrae naturae sunt contrarii, hoc est (per prop. 30. part. 4.) qui mali sunt. Quo itaque mens plures res secundo et tertio cognitionis genere intelligit, eo maior eius pars illaesa manet, et consequenter minus ab affectibus patitur etc.; q. e. d.

SCHOL. Hinc intelligimus id quod in schol. prop. 39. part. 4. attigi et quod in hac parte explicare promisi; nempe quod mors eo minus est noxia, quo mentis clara et distincta cognitio maior est, et consequenter quo mens magis Deum amat. Deinde quia (per prop. 27. huius) ex tertio cognitionis genere summa, quad dari potest, oritur acquiescentia, hinc sequitur mentem humanam posse eius naturae esse, ut id, quod eius cum corpore perire ostendimus (vide prop. 21. huius), in respectu ad id, quod ipsius remanet, nullius sit momenti. Sed de his mox prolixius.

PROPOS. XXXIX. Qui corpus ad plurima aptum habet, is mentem habet, cuius maxima pars est aeterna.

DEMONSTR. Qui corpus ad plurima agendum aptum habet, is minime affectibus, qui mali sunt, conflictatur (per prop. 38. part. 4.), hoc est (per prop. 30. part. 4.) affectibus qui naturat nostrae sunt contrarii. Atque adeo (per prop. 10. huius) potestatem habet ordinandi et concatenandi corporis affectiones secundum ordinem ad intellectum, et consequenter efficiendi (per prop. 14. huius) ut omnes corporis affectiones ad Dei ideam referantur, ex quo fiet (per prop. 15. huius) ut erga Deum afficiatur amore, qui (per prop. 16. huius) mentis maximam partem occupare sive constituere debet; ac proinde (per prop. 33. huius) mentem habet, cuius maxima pars est aeterna; q. e. d.

SCHOL. Quia corpora humana ad plurima apta sunt, non dubium est, quin eius naturae possint esse, ut ad mentes referantur, quae magnam sui et Dei habeant cognitionem, et quarum maxima seu praecipua pars est aeterna, atque adeo ut mortem viz timeant. Sed ut hace clarius intelligantur, animadvertendum hic est, and nos in continua vivimus variatione, et prout in melius sive in peius mutamur, eo felices aut infelices dicimur. Qui enim ex infante vel puero in cadaver transiit, infelix dicitur, et contra id felicitati tribuitur, quod totum vitae spatium mente sana in corpore sano percurrere potuerimus. Et revera qui corpus habet, ut infans vel puer, ad paucissima aptum et maxime pendens a causis externis, mentem habet, quae in se sola considerata nihil fere sui, nec Dei, nec rerum sit conscia; et contra, qui corpus habet ad plurima aptum, mentem habet, quae in se sola considerata multum sui et Dei et rerum sit conscia. In hac vita izitur apprime conamur, ut corpus infantiae in aliud. quantum eius natura patitur eique conducit, mutetur, quod ad plurima aptum sit, quodque ad mentem referatur, quae sui et Dei et rerum plurimum sit conscia; atque ita ut id omne, quod ad ipsius memeriam vel imaginationem refertur, in respectu ad intellectum vix alienius sit momenti, ut in schol. prop. praeced. iam dixi.

PROPOS. XL. Quo unaquaeque res plus perfectionis habet, eo magis agit et minus patitur, et contra quo magis agit, eo perfectior est.

DEMONSTR. Quo unaquaeque res perfectior est, eo plus labet realitatis (per defin. 6. part. 2.), et consequenter (per prop. 3. part. 3. cum eius schol.) eo magis agit et minus patitur; quae quidem demonstratio inverso ordine eodem modo procedit; ex quo sequitur, ut res contra eo sit perfectior, quo magis agit; q. e. d.

COROLL. Hine sequitur, partem mentis, quae remanet, quantacumque ea sit, perfectiorem esse reliqua. Nam pars mentis aeterna (per prop. 23. et 29. huius) est intellectus, per quem toium nos agere dicimur (per prop. 3. part. 3.); illa autem, quam perire estendimus, est ipsa imaginatio (per prop. 21. huius), per quam solam dicimur pati (per prop. 3. part. 3. et gen. affect. defin.). Atque adeo (per prop. praec.) illa, quantacumque ea sit, hac eat perfectior; q. e. d.

SCHOL. Hace sunt, quae de mente, quatenus sine relati ad corporis existentiam consideratur, ostendere constituer Ex quibus et simul ex prop. 21. part. 1. et aliis apparet, q mens nostra, quatenus intelligit, aeternus cogitandi modus qui alio aeterno cogitandi modo determinatur, et hie iterun alio, et sic in infinitum; ita ut omnes simul Dei aeternum et nitum intellectum constituant.

PROPOS. XLI: Quamvis nesciremus, mentem nost aeternam esse, pietatem tamen et religionem absolute omnia, quae ad animositatem et gensitatem referri ostendimus in quarta parte, pr haberemus.

DEMONSTR. Primum et unicum virtutis seu recte vivendi tionis fundamentum (per coroll. prop. 22. et per prop. 24. part. est suum utile quaerere. Ad illa autem determinandum, quatio utilia esse dictat, nullam rationem habuimus mentis acts tatis, quam demum in hac quinta parte novimus. Quamvis se tum temporis ignoraverimus, mentem esse aeternam, illa tan quae ad animositatem et generositatem referri ostendimus, pu habuimus. Atque adeo, quamvis etiam nunc hoc ipsum ignaremus, eadem tamen rationis praescripta prima haberese q. e. d.

SCHOL. Communis vulgi persuasio alia videtur esse. I plerique videntur credere, se catenus liberos esse, quatenus l'dini parere licet, et catenus de suo iure cedere, quatenus ex i divinae praescripto vivere tenentur. Pietatem igitur et religion et absolute omnia, quae ad animi fortitudinem referuntur, on esse credunt, quae post mortem deponere, et pretium servim nempe pietatis et religionis, accipere sperant. Nec hac spe a sed etiam et praecipue metu, ne diris scilicet suppliciis poet matem puniantur, inducuntur, ut ex legis divinae praescripto, qua tum eorum fert tenuitas et impotens animus, vivant; et nisi i spes et metus hominibus inessent, at contra ai crederent, mes

ram corpore interire, nec restare miseris pietatis onere confectis, rivere longius, ad ingenium redirent, et ex libidine omnia moderari ex fortunae potius, quam sibi parere vellent. Quae mihi non minus absurda videntur, quam si quis propterea, quod non credit, se posse bonis alimentis corpus in aeternum nutrire, venenis potius et letiferis se exsaturare vellet; vel quia videt mentem non esse aeternam seu immortalem, ideo amens mavult esse et sine ratione vivere: quae adeo absurda sunt, ut vix recenseri mereantur.

PROPOS. XLII. Beatitudo non est virtutis praemium, sed ipsa virtus; nec eadem gaudemus, quia libidines coërcemus, sed contra quia eadem gaudemus, ideo libidines coërcere possumus.

Demonstr. Beatitudo in amore erga Deum consistit (per prop. 36. huius et eius schol.), qui quidem amor ex tertio cognitionis genere oritur (per coroll. prop. 32. huius). Atque adeo hic amor (per prop. 59. et 3. part. 3.) ad mentem, quatenus agit, referri debet, ac proinde (per defin. 8. part. 4.) ipsa virtus est; quod erat primum. Deinde quo mens hoc amore divino seu beatitudine magis gaudet, eo plus intelligit (per prop. 32. huius), hoc est (per coroll. prop. 3. huius) eo maiorem in affectus habet potentiam, et (per prop. 38. huius) eo minus ab affectibus, qui mali sunt, patitur. Atque adeo ex eo, quod mens hoc amore divino seu beatitudine gaudet, potestatem habet libidines coërcendi; et quia humana potentia ad coërcendos affectus in solo intellectu consistit. Ergo nemo beatitudine gaudet, quia affectus coërcuit, sed contra potestas libidines coërcendi ex ipsa beatitudine oritur; e. e. d.

SCHOL. His omnia, quae de mentis in affectus potentia, quaeque de mentis libertate ostendere volueram, absolvi. Ex quibus apparet, quantum sapiens polleat, potiorque sit ignaro, qui sola libidine agitur. Ignarus enim, praeterquam a causis externis, multis modis agitatur, nec unquam vera animi acquiescentia potitur; vivit praeterea sui et Dei et rerum quasi inscius, et simulac pati desinit, simul etiam esse desinit: quum contra sa-

piens, quatonus ut talis consideratur, vix animo movetur; sed sui et Dei et rerum acterna quadum necessitate conscius, sumquan esse desinit, sed semper vara animi acquiescentia potitur. Si iam via, quam ad hace distore estendi, perardua videatur, inveniri tamen potest. Et tane arduum debet esse, qued adeo rase reperitur. Qui enim posset fieri, si salus in promptu esset et sine magne labore reperiri posset, ut ab omnibus fere negligoretur? Sed omnia praeclara tam difficilia, quam rara sunt.

## BENEDICTI DE SPINOZA

# O P E R A

### UAE SUPERSUNT OMNIA.

RX

EDITIONIBUS PRINCIPIBUS DENUO EDIDIT
ET PRAEFATUS EST

CAROLUS HERMANNUS BRUDER

VOL. II.

DE INTELLECTUS EMENDATIONE, TRACTATUS POLITICUS,
EPISTOLAE.

EDITIO STEREOTYPA.

LIPSIAE

TYPIS ET SUMTIBUS BERNH. TAUCHNITZ JUN. 1844. ASSESSMENT OF THE STREET, SAN THE SAN

The second secon

DOUGH SALVONDON AND ASSESSMENT



## PRAEFATIO.

tero hoc tomo continentur tres partes Benedicti de Spierum posthumorum, et quidem

ictatus de intellectus emendatione et de via qua optime in rerum cognitionem dirigitur, in edit. princ. a. 1677. pag. 392. aureus libellus, qui est praeter ethicam fons philoe Benedicti gravissimus. Complectitur enim eius philosofundamentalem sive cognoscendi artem; et eo magis dolenst, quod non nisi eius fragmentum confecerat, quum diem supremum. In hoc tractatu quibusdam de vero et summo apositis persequitur divini Platonis de ideis doctrinam et it viam ac rationem, qua perveniamus ad veram sive ti naturae adaequatam cognitionem i. e. qua ideas ive veritates aeternas sensim sensimque magis perscrutemur endo imaginationes i. e. ideas fictas, falsas, dubias. 1) Quam ragis etiam excoluit et perfecit summus nostri saeculi philo-Frid. Hegelius, qui hereditatem luculentissimam et efferm suis tradidit ,, veritatis absolutae obiectivae adipiscendae lum", quam monstravit illo processu qui dicitur diale-) Per longius tempus Spinoza huic tractatui conscribendo navaverat, quin ad finem perduceret. Anno enim 1663. prico Oldenburgio, ut publici iuris faceret ,, tractatum de

Cool. etiam ethic. II. prop. 40 – 47.
Vid. quae. egregie, uti solet. exposuit S. V. Phil. Marheinekius in: kung in die öffentlichen Vorlesungen über die Bedeutung dem Philosophie in der christlichen Theologie. Berl. 1842. 8.
19. "Für das Princip der Hegelschen Philosophie kann man nur Rode anschen, deren Entdeckung das unsterhliche Verdienst Hee et p. 16. "Das Ringen nach einer wahrhaft objectiven, mit traction vom Subject verknüpften Erkenntniss ist im innersten ter Hegelschen Philosophie gegründet."

rerum primordio earumque dependentia a prima intellectus nostri emendatione", provocatus est; is anno 1675. Ludovicus Meyerus. Vid. epist. 8, el huc pertinent Spinozae epist. 42, et 63. De aliis lego operum posthumorum praefatio, quam cum indic Multis in locis ubi accuratius censet formandas ess ctores in notis relegat ad philosophiam, opus grand minus scriberet, morte est impeditus.

Lectu dignissimi sunt praeterea:

Ioh. God. Herder, Gott. Einige Gespräche System; in: Herder's Werke zur Philosophie u t. VIII. p. 123. sqq. Tübing, 1808. 8.

Christoph. Theoph. de Murr, Benedicti de tationes ad tractatum theolog.-politicum. Hagae Con

Car. Thomas, Spinoza als Metaphysiker. Kip. 13. et p. 22. sq.

Simul cum editione Latina interpretatio Belgictore larrig Iellis anno 1677.: "De nagelate S. d. S.... Verbetering van't Verstant" p. 405 — 44 saeculo praeterlapso interprete S. Herm. Ewalivon Spinoza zwei Abhandlungen über die Kultulichen Verstandes und über die Aristokratie un Leipz. 1785." 8. et recentissina B. Auerbac sämmtliche Werke. Stuttg. 1841. 8.; Gallica himilio Saisset confecta "Oeuvres de Spinoza tri 12. Paris. 1843.

II.

Tractatus politicus, in ed. princ. pag. 263 — 3: phiam practicam pertinet, et ostendit, quam sag noza de praestantia regni apta rerum publicarum ca mati legibusque stabiliti senserit. Conf. cap. 6, de bello, de militibus, de imperii divisione, de & al. disputavit diversis in locis, lectu digna sunt.

morte impeditus est auctor, quo minus hunc quoque libelnficeret. Ex epistola ad amicum scripta, quae praefationi
la est 3), cognosci potest, quid ulterius persequi sibi prolt, si ei licitum fuisset. Ad tractatum politicum spectat
lipinozae epistola 50., ubi discrimen quoddam, quod inter
psius et Thomae Hobbesii intercedat sententiam 4), explieterum ut omnia clarius perspicerentur, non solum plenum
rum sectionum indicem, sed permultas quoque de rebus
ricis et literariis addidi notas.

m qui tractatum de intellectus emendatione interpretati rerterunt et hunc: in linguam Belgicam larrig Iellis: ugelate Schristen van B. d. S. . . Staatkunde" p. 301—403.; sam vernaculam S. H. Ewaldus et B. Auerbachius; et in Gallicam Aem. Saisset.

L. etiam H. C. IV. Siegwart, Vergleichung der Rechtsutstheorie des B. Spinoza und des Th. Hobbes. Tüb. 1842. 8. T. Krug, Spinozae de iure naturae sententia denuo exa-Lips. 1825. 4.

#### III.

denique pars "Epistolae doctorum quorundam et ad B. d. S. et auctoris responsiones." Numerus in operum posthumorum et sequentibus editionibus hucfuit LXXIV (excepta quae praefationis loco tractatui popraemitti solet), quarum XLI sunt ipso Spinoza auctore, ab viris doctis ad Spinozam scriptae, una (ep. 48.) ab alio ozae amicum et ab hoc ad Spinozam missa, ut criminatiotas refutaret. Benedictum praeter has unam et quadramltas scripsisse epistolas, et ex ipsis epistolis 5) adparet me descriptione praefationi tom. I. addita.6)

Id. huius tomi pag. 45.

Tom. Hobbesius in libris "de cive" Lond. 1642. et "Leviathan"

Bal. est defensor summae absolutae principum potestatis.

C. in ep. 18. ab Oldenburgio Spinozae epistola d. 5. Iul. data

tarr, quae in epistolarum corpore desideratur.

am Herderus doluit tam paucas exstare Spinozae epistolas. Vid.

Cott p. 123. in: Werks zur Philos. und Geschichte t. VIII.



edita, quam nostrae editioni iam addi posse ex mur. Libellus privatim editus hic est: "Brief van Spinoza aan Dr. Lambert van Veldhuysen, mede Prof. H. W. Tydeman. Met fac-simile." 12. pi pag. 1. sq. Spinozae epistola, p. 3. sqq. interpret p. 6. sqq. sequuntur notae I. de Spinoza eiusque do Velthusio, III. de epistola ipsa, quam, quum loci notatio desit, inter partem anni 1674. alteram et scriptam esse editor censet. Pertinet vero ad tractatu politicum, quem auctor notis illustrare et cum Velt sione denuo edere constituerat. — Itaque certe initiu epistolas Spinozae adhuc deperditas e loco obscuro promendi.

Sed redeundum est ad ceteras, quarum plurimi quaginta una, Latine sunt scriptae; reliquae, viç nempe ep. 30—41. 43—47. 50. et 55—60. Be operum posthumorum editor, Ludovicus Meyerus, vertit, quo ab omnium terrarum viris doctis melius

altera ep. 26 — 54. ad homines diversos, qui partim non libris initialibus indicantur (exceptis quatuor epist. 39. 40. 1450. ad anonymos);

Tertia ep. 55 — 72. ad duos viros anonymos, quibus aclint ep. 73. 74. ad Alb. Burghium, et nunc ep. 75. ad Lamb. Masium. Omnes Spinozae, quod est honorificentissimum, possiones sunt ad virorum doctorum epistolas, excepta una rela inventa.

Index est duplex, quem adieci epistola 75. mihi nondum cola. Prioris feci sectiones sedecim (quarum decima quinta ealest cum tertia); nam ad tot viros diversos datae sunt Spinozae folae. Alter index est chronologicus, ex quo intelligi potest, plas esse inter ann. 1662. et 1676. omnes. Epistola 75. inmada est ann. 1674. vel 1675. signo interrogationis addito. Internatum cuique est praepositum, simulque temporis et loci ciam aut ex editione Belgica aut ex ipsis epistolis sequentibus sistum, quum subscriptio saepissime deesset. Notis a me lis loci haud pauci illustrati sunt.

Restat ut de singulis viris, ad quos aut a quibus scriptae tepistolae, pauca dicamus.

#### •

Le primum quidem de eis, qui nominibus plenis indi-

l. Primus est Henricus Oldenburgius, ad quem pertinent totae 25 priores, quarum ipse scripsit 15, reliquas 10 Spinoza; Oldenburgii deperdita memoratur epist. 17. Gente fuit Germe, Bremae natus, sub Cromwellio circuli Saxonici inferioris dini legatus, idemque sub Carolo II. rege, qui ei ita favit, ut statis regiae ab illo a. 1662. constitutae 7) sodalis eligeretur et cretis esset, uti docent epist. 7. 8. (§. 16.) et 10. Étiam

n Vid. Dav. Hume, history of Great-Britain under the houses of figuret, Tudor et Stuart. Lond. 1754. sqq. vol. VI. p. 435. sq.

Roberto Boylio 8) erat amicissimus. Vid. epist. 1. 3. 5. 7. 8.10 11. 12. 14. Inde ab anno 1664 - 1677. societatis , transactions philosophicas " edidit. Postea Oxonium secessit et obiit mens Aug. a. 1678. Spinozam praesentem cognoverat Rhenoburgi am 1661., vid. ep. 1., eumque amore sincero amplexus est. large stolis de variis rebus et philosophicis et physicis simul Boylino mine cum amico communicavit. Ab anno 1665, per longius ten pus ., commercium literarium " interruptum fuit, et demum! 1675, restitutum. Vid. ep. 17, et 18.9)

2. Simon de Vries, natus Traiecti ad Rhenum, invent philosophus, tunc Amstelodamensis, Spinozae amicissima Quanti eum aestimaverit ex facto quodam, quod Ioh, Colera vie de Spinosa p. 75. sq. nobiscum communicavit, consul "Simon de Vries d'Amsterdam lui fit un jour présent d'une some de deux mille florins, pour le mettre en état de vivre un per plus à son aise. Mais Spinosa en présence de son hôte sur cusa civilement de recevoir cet argent, sous prétexte qu'il n'and besoin de rien, et que tant d'argent, s'il le recevait, le détours rait infailliblement de ses études et de ses occupations. Le misse Simon de Vries approchant de sa fin, et se voyant sans femme sans enfans, voulait faire son testament et l'instituer héritiet tous ses biens. Mais Spinosa n'y voulut jamais consentir, et !! montra à son ami, qu'il ne devait songer à laisser ses biens d'autres qu' à son frère, qui demeurait à Schiedam, puisqu'il le plus proche de ses parens et devait être naturellement son her tier. Ceci fut exécuté comme il l'avait proposé; cependant, fut à condition que le frère et héritier de Simon de Vries ferall Spinosa une pension viagère, qui suffirait pour sa subsistance; cette clause fut aussi fidélement exécutée. Mais ce qu'il y a de put ticulier, c'est qu'en consequence on offrit à Spinosa une pension

Nat. a. 1627. in Hibernia, mort. a. 1691.
 Erravit C. Thomas, Spinoza als Metaphysiker p. 19., epist. subscriptionem veterem veram esse opinatus. Sed conf. notam meam 191, sq.

I florins, qu'il n'accepta pas, parce qu'il la trouvait trop conerable, de sorte qu'il la réduisit à 300. Cette pension lui fut ée régulièrement pendant sa vie; et après sa mort le même de ies de Schiedam eut soin de faire encore payer au sieur van der yek ce qui pouvait lui être dû par Spinosa, comme il parait par lettre de Iean Rieuwertz, imprimeur de la ville d'Amsterdam, ployé dans cette commission. Elle est datée du 6. Mars 1678, et ressée à van der Spyck même. "— Referendae sunt ad eum ternae erae (26—28.) de philosophia logica, quarum prêma est Simonis, I respondet altera Spinozae; Vriesii altera in ep. 28. commemola in hac collectione non reperitur.

3. Guilielmus de Blyenbergh 10), mercator et patricius mdracenus, homo bonae indolis 11), qui etiam literis operam detet cum Spinoza de principiis philosophiae Cartesianae anno 63. editis egit. Mense Martio a. 1665. Spinozam Voorburgi derat. Philosophiae guum minus gnarus esset et Spinozae senntiam non satis intelligeret, benigne, uti solebat, ut abstineret schendis epistolis, petiit ab eo philosophus. Spectant huc epist. 1-38. Belgice scriptae, quatuor Blyenberghii, totidem Spinozae. cins esstitit idem Spinozae adversarius in hisce libris: "Wedrieginge van het boek genoemt: tractatus theologico-politicus. and 1674." et: ,, Wedderleginge van de Zeedekonst van B. d. S. tid. 1682." 4. Abrah. Iac. Cuffeler I. U. D. in: .. Specimen ts ratiocinandi naturalis et artificialis ad pansophiae principia muducens. Hamb. 1684." P. I. p. 119. 125. 222. 230. Blyberghium adversarii mentem non adsecutum esse satis ostendit.

4. De Godofredo Guilielmo Leibnitio (nat. Lipsiae a. 16., mort. Hannov. a. 1716.) non est quod dicam. Unam ad inozam scripsit epistolam (51.), quum a. 1671. Francofurti

<sup>29)</sup> Jöcher, allgemeines Gelehrten-Lexicon. Lips. 1750. 4. exhibuit eaburg. 11) Gonf. ep. 33. inprimis §. 37. sqq. Summis laudibus t extulit Colerus vie de Spinosa apud Paul. Spin. opp. t. II. p. 469. Conf. Bruckeri histor. philos. L IV. part. 2. pag. 691.

ad Moenum versaretur, quae agit de re optica. Anno 1676. quum e Gallia per Angliam Belgiumque reverteretur, ipse vidit Spinozam Hagae Comitum, de quo serius in scriptis suis satis acerbe iudicavit. Conf. Leibnitii otium Hannover. ed. II. a. 1737. 8. p. 82. 177. 221. et de conformitate fidei cum ratione § 371. sqq. Spinozae responsionem (ep. 52.), quam vir nobilissimus, Chr. Theoph. de Murr, in bibliotheca regia Hannoverana inventam denuo contulerat et primus omnium integram cum viris doctis communicaverat 12), integram et ipse typis describendam curavi. Binae literae exstant etiam in Leibnitii operibus ed. Ludov. Dutens. Genev. 1768. 4. tom. III. p. 11. sqq.

5. Ioh. Ludovicus Fabritius, doctor et professor theol. Heidelbergensis (natus Schafhusii a. 1632., mort. a. 1697., cuius opera theologici et historici argumenti collecta cum vita auctoris referente Ioh. Henr. Heidegger prodiere Turici 1698. 4.) non sua causa, sed iussu Caroli Ludovici electoris Palatini, filii illius infelicis Friderici V. regis Bohemiae et Palatini, Spinozae a. 1673. scripsit, eumque ad munus honorificentissimum professoris philosophiae in universitate literarum Heidelbergensi suscipiendum invitavit. Princeps enim benevolus, ab a. 1648. usque ad a. 1680. regno potitus, solo literarum amore permotus et de aliorum dogmatis leniter sentiens 13, Benedictum quoque arcessere cupiit. Modeste philosophus id renuit. Vid. epist. 53. 54.

6. Albertus Burgh, iuvenis, uti ep. 73. ab eo scripta docet, ante literarum studiosus in universitate Lugdunensi et Spinozae fuerat discipulus, Florentiae vero ecclesiae Romano-Catholicae socius factus. Luculenter misera illius argumenta philosophus refutat, simulque quanti aestimaverit Christianam religionem el inprimis ecclesiam evangelicam testatur. "Solo Christi, inquit, spiritu duci possumus in amorem iustitiae et caritatis". Conf.

Conf. de Murr Ben. de Spinoza adnotat. ad tract. theol.-polit.p.
 sq. Eius partem ut chirographi specimen fine libri exhibuit.
 Vid. Mannert, die Geschichte Bayerns, 10m. II. p. 415. sqq. Lips. 1826. 8. Conf. Chevraeana tom. II. p. 99.

ziusdem professionem ep. 23., maxime Deum se per Christum nanifestasse", et Oldenburgii de eodem iudicium ep. 22. 14)

- 7. Petrus Ballingius Benedicto amicus fuit, uti ex epistola (XXX.) de ominibus a Spinoza ei scripta liquet. Ipsius Ballingii epistola non amplius restat.
- 8. Accedit huic nunc Lambertus van Velthuysen s. Velthusius, nat. Traiecti ad Rhenum a. 1622., mort. 1685., medicinae doctor et scabinus, qui et de theologia et de philosophia eripsit. 15) Eius opera 2 voll. Roterod. 1680. 4. prodierunt. Procul dubio idem est, qui epist. 48. ad I. O. de tractatu theol.-politico eripsit. Quum philosophiae Cartesianae fautor esset, contra ipsum Spinozam serius disputavit in libro: "Lamb. Velthusii Ultraiectensis tractatus moralis de naturali pudore et de dignitate hominis. Traiect. 1676."

B.

Ouinque qui non nisi literis initialibus notantur.

1. L. M. J. e. Ludovicus Meyerus, medicinae philosophiaeque doctor, Iudacus Amstelodamensis et Spinozae amicissimus, quo medico usus est et qui solus philosopho moribundo adfait. 16) Studiorum philosophicorum erat amantissimus; neque solum praesationis, principiorum philosophiae Cartesianae a Spinoza editorum est auctor 17), et "operum posthumorum editor, interpres praesationis et epistolarum primum Belgice scriptarum 18), sed etiam scriptor libelli: "Philosophia sacrae scripturae interpres. Amstel. 1666." quemi Io. Sal. Semler denuo edidit Hal. 1776. 8. Quidam ei etiam tribuebant librum hunc: "Lucii Antistii Constantis de iure ecclesiasticorum liber singularis. Methop. 1665." Vid. tom. I. praes. p. XV. sq. Ad binas eius lite-

<sup>14)</sup> L'traque ep. 73. 74. versa legitur in: W. Fels, Spinoza, der grosse Philosoph, als er römisch-katholisch werden sollte. Leipz. 1829. 8. 15) Vid. Nouveau dictionnaire historique s. Velthuysen et Car. Burmanni Traiectum eruditum s. h. v. 16) Colerus la vie de Spinosa apud Panl. Spin. opp. t. Il. p. 688. sqq. 17) Vid. t. I. p.3. sqq. 18) Vid. tem. I. p. XXIV.

ras perditas respondet Spinoza ep. 29. Sed ad eundem referendas esse epistolas 61.—72.: Viro doctissimo et expertissimo \*\*\*\*\* inde apparet, quod hic illic ad epist. 29. delegatur. Conf. ep. 69. et 70. Epistolae sex (61. 63. 65. 67. 69. 71.) sunt ipsius Meyeri, qui vulgo videtur Amstelodami, per quoddam vero tempus et Parisiis et Londini versatus esse, uti docent epist. 65. 67. 71.

- 2. I. B. ep. 42. quidam referunt ad Iohannem Breden-hurgium, civem Roterodamensem. Idem a. 1675. prodire iussit librum "Enervatio tractatus theol. politici una cum demonstratione ordine geometrico disposita, naturam non esse Deum, cuius effati contrario praedictus tractatus unice nititur, " quem initio Belgice conscriptum in Latinum vertendum curaverat. Leibnitius de conformitate fidei cum ratione § 372. et Colerus vie de Spinosa 1.1. p. 648. eum vehementer collaudant. Sed de Murr 1.1. pag. 22. Bredenburgii hic mentionem fieri prorsus negat, et forsan illum I. B. medicinae doctorem significari censet, qui editioni principiorum philosophiae Cartesianae versus quosdam praefixit a me tom. I. praef. p. XXIII. adlatos. Et profecto hunc I. B. Spinozae familiarissimum medicumque fuisse et argumentum docet et epistolae inscriptio: "doctissimo expertissimoque viro", quae haud quadraret in Bredenburgium.
- 3. I. v. M. vir ornatissimus, cui Spinoza ep. 43. explicat quaestionem arithmeticam, quis fuerit ignoratur.
- 4. I. I. vir humanissimus atque prudentissimus, ad quem quatuor missae sunt epistolae 44. 45. 46. 47., est fortasse I arrig Iellis, mercator Amstelodamensis et Mennonita. 19) Ex amicis fuit Spinozae, cuius opera posthuma in linguam Belgicam transtulit et edidit anno 1677. Eum praefationis quoque auctorem esse contendunt Petr. Bayle epist. ad Theod. I. ab Almeloveen de scriptis adespotis in Oeuvres diverses t. IV. p. 164. et de Murr l. l. pag. 14. Idem quum in suspicionem pra-

<sup>19)</sup> Vid. Paulus Spin. opp. tom. I. praef. p. XIX. Gfroerer opp. Spin. praef. p. XVII.

vitatis haereticae venisset, fidei confessionem scripsit et edidit Belg. a. 1684. Inscriptionem eius Gallice exhibuit *Petr. Baylius* Dictionnaire historique et critique tom. IV. s. Spinoza art. Y.: "Confession de la foi Catholique et Chrétienne contenue dans une lettre à N. N. par Iarig Iellis."

5. I. O. doctissimus atque ornatissimus vir putatur fuisse Isaacus Orobio Hispanus 20), ob quasdam opiniones in quaestionis carceribus cruciatus, tum profugus Amstelodami ad sacra Iudaica transgressus, medicinae doctor, mort. a. 1687., qui quum de V. T. libris quaedam scripsit, tum, certamen philosophicum propugnatae veritatis divinae ac naturalis adversus Ioh. Bredenburgii principia Amstelod. 1684." edidit. Hic non ipse Spinozae literas scripsit, sed epistolam L. v. V. i. e. Lamberti van Velthuysen de tractatu theol.-politico misit, ut auctor se defenderet, quod peregit epist. 49. Manuscriptum, quod Spinoza in epistola recens edita memoravit, idem esse cum epistola 48., vix credibile est. Omnino rationes, quae intercedunt inter epist. 48. 49. et 75., haud facile consentiunt.

u.

### Accedunt anonymi quatuor:

- 1. De ,, viri doctissimi atque expertissimi, nobilissimi ac doctissimi " epistolis 61 72. iam sermo fuit. Sunt Ludovici Meyeri, uti videtur. Conf. epp. 69. et 70. cum ep. 29.
- 2. Alter, auctor epistolarum 55. 57. 59., cui respondent Spinozae epp. 56. 58. 60., amplissimo prudentissimoque viro Belgice scriptae, est gravissimus spectrorum et lemurum defensor. Quis hic et duo seqq. fuerint nescitur.
- 3. Tertius quum epistolas quasdam non amplius repertas ante scripsisset, responsiones a Spinoza accepit epp. 39—41., viro amplissimo ac prudentissimo ".
- 4. Denique quarto,, viro humanissimo atque prudentissimo data est epistola 50. a. 1674.

<sup>20)</sup> Conf. de Murr l. l. p. 23. Gfroerer opp. Spin. praef. p. XVII.

Omnes has epistolas esse magnae gravitatis cuivis qui ess legerit manifestum est, et, uti iam vetus inscriptio ait, "ad aliorum Spinozae operum clucidationem non parum faciunt."

Omnes fere eius libri editi epistolis illustrantur:

- a) Principia philosophiae Cartesianae et cogitata metaphysica epp. 1. 9. 10. 16. 29. 31. 32. 33. 34. 35. 36. 37. 39. 40. 41. 45. 50. 58. 61. 62. 69. 70.:
- b) Tractatus theologico-politicus epp. 14. 17. 19. 20. 21. 22. 23. 24. 25. 47. 48. 49. 50. 72. 73. 74. 75.;
- c) Ethica epp. 2. 3. 4. 18. 26. 27. 29. 62. 63. 64. 65. 66. 67. 68. 69. 70. 71.;
  - d) De intellectus emendatione tractatus epp. 8. 42. 63. 64.;
  - e) Tractatus politicus ep. 50. et ep. ipsi tractatui praemissa.

Quaedam non nisi ex epistolis nobis cognita sunt, e. c. philosophi sententia de servatore et religione Christiana epist. 21. 23. 25. et 74., de motu ep. 15., de ominibus ep. 30., de rebus physicis, opticis et mathematicis ep. 13. 43. 44—46. 52., de lemuribus et spectris ep. 56. 58. 60.

Praeterea Spinozae vitae et operum historia dilucidior redditur. Conf. ep. 1, 9, 30, 75, al.

Sed, quod gravius est, ex eis omnium optime et verissime Bemedicti mores vitaeque habitus cognoscuntur, summa modestia,
et comitas, animi candor, pectoris sinceritas, amicitiae probitas,
ita ut non solum propter summum ingenii acumen, sed etiam
omnibus vitae virtutibus ornatus virorum optimorum benevolentia,
amicitia, laude fuerit dignissimus.

Hunc vero secundum operum tomum omni diligentia ac labore editum atque a vitiis innumeris purgatum esse, omnes qui co usuri sunt facile perspicient. Itaque ut eodem favore, quo primum a multis iam exceptum esse comperimus, excipiatur, et ad studia praestantissimi saeculi XVII. philosophi excitandum et promovendum conferat et speramus et optamus.

Scribebam Lipsiae d. 29. m. Decembr. a. D. MDCCCXLIII.

### III.

### BENEDICTI DE SPINOZA

### T R A C T A T U S

DΕ

# NTELLECTUS

#### **EMENDATIONE**

ET DE VIA QUA OPTIME IN VERAM RERUM COGNITIONEM DIRIGITUR.



#### EX

## PRAEFATIONE EDITORIS

#### B. D. S. OPERUM POSTHUMORUM.

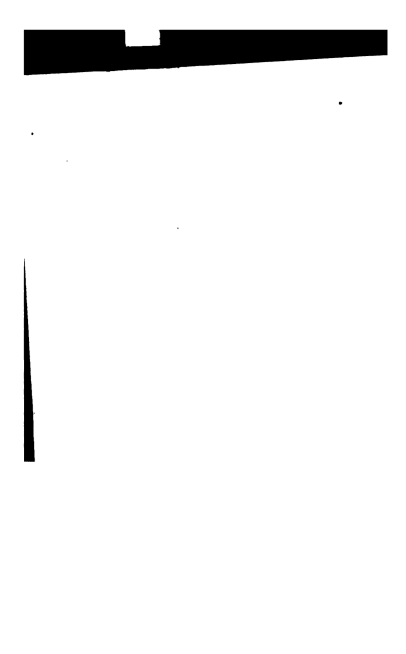
Tractatus de emendatione intellectus est ex prioribus nostri philosophi operibus, testibus et stylo et conceptibus iam multos ante annos conscriptus. Rei, quam in eo tractat, dignitas et magna, quam in eo sibi scopum praefixit, utilitas, nempe intellectui viam sternere facillimam atque planissimam ad veram rerum cognitionem, calcar ipsi semper eum ad umbilicum perducendi fuere. At operis pondus profundaeque meditationes et vasta rerum scientia, quae ad cius perfectionem requirebantur. lento gradu eum promoverunt, ut et in causa fuerunt, quod non fuerit absolutus, quodque hic illic aliquid desideretur. Nam auctor in annotationibus, quas ipse addidit, saepius monet id, quod tractat, accuratius demonstrandum vel latius explicandum, sive in sua philosophia sive alibi. Quia vero res praestantissimas nec non utilissimas continet, in veritatis studioso studium excitabunt summum, nec parum adiuvabunt in ea indaganda; ideo eum simul cum aliis edere visum fuit. Tractat in eo primo de bono apparente, quod homines plerumque appetunt, nempe de divitiis, libidine et honore; et de vero bono, et quomodo id sit acquiren-Praescribit secundo quasdam vivendi regulas; indeque ad intellectus emendationem transit. Ut autem haec emendatio melius procedat, quatuor diversos percipiendi modos enumerat, quos deinceps prolixius paulo enucleat et ex iis, qui optime scope inserviunt, eligit. Porro ut horum usum nosceremus, agit de intellectus instrumentis, videlicet de veris ideis, et

ration opposite rectuel dominion intellimente via et mathoda : Anner politics. Prime pare milk, quantite vene illes di die ferrunter. 2 projekter, militar, fitterskillingiden son este confrontenter. Sinc manimerpallinelle vein, filicia, \$164 of Adries dels sept. quites designe disput de monacia et Attivises amorts. Annuals pare mights dat, quiles az antis aporem posts abundas inalligenegas. Ut antisa line vite fist, servetasen fedite mells fait mark, vil presiden countien of 100 contain gradients. Continue was alternages and this is was of Maidage diction, hour definitions more true contrrich for acceptance property. Prestance at matri conceptan MANAMATOR, ANGO, QUÍDES ES perfendente entrenos comosentine proceedid. Et at hor more milita pulleinnier, agit de richne lacellectes disque consent propintes. D hie Anime teagratus de emendatione intellectus. — in mimo emper taknit meure, cum perfecere. At aliis nepotiis prospolitore et tandom morte abrestas ad aptatum inem perducere and sofale. (James som, att imm dietum est, multe praeclare atope milia confinent, quae resitatis sincero indiagatori non parum o so fotora esso handquaquam dubitamus, te iis privare noluimus. honorele lecter; et ut etien multa checura, ruin adhuc et inpolita quae in en hine inde occurrent, condonne non graveris. horism ne inscriss coses, admonitum te quoque case valuimus. Vale.

### INDEX.

- I. De bonis quae homines plerumque appetunt. §. 1. sqq.
- II. De bono vero et summo. §. 11. sqq.
- III. Quaedam vivendi regulae. §. 17.

  IV. De diversis percipiendi modis. §. 18. sqq.
- V. De optimo modo percipiendi. §. 25. sqq.
- VI. De intellectus instrumentis, veris ideis. §. 30. sqq.
- VII. De recta methodo cognoscendi. §. 36. sqq.
- VIII. Methodi pars prima. De idea ficta. §. 50. sqq.
  - IX. De idea falsa. §. 60. sqq.
  - X. De idea dubia. §. 77. sqq.
  - XI. De memoria et oblivione. Conclusio. §. 81. sqq.
  - XII. Methodi pars secunda. De duplici perceptione. §. 91. sqq.
- XIII. De conditionibus definitionis. §. 95. sqq.
- XIV. De mediis quibus res aeternae cognoscuntur. §. 99. sqq.
- XV. De viribus intellectus eiusque proprietatibus. §. 106. squ.



### I. De bonis quae homines plerumque appetunt.

Postquam me expertentia docuit, omnia, quae in communi vita frequenter occurrunt, vana et futilia esse: quum viderem omnia, a quibus et quae timebam, nihil neque boni neque mali in se habere, nisi quatenus ab iis animus movebatur: constitui tandem inquirere, an aliquid daretur, quod verum bonum et sui communicabile esset, et a quo solo rejectis ceteris omnibus animus afficeretur: imo an aliquid daretur, quo invento et acquisito continua ac summa in acternum fruerer lactitia. 2. Dico me tandem constituisse. Primo enim intuitu inconsultum videbatur, propter rem tunc incertam certa amittere velle. nimirum commoda, quae ex honore ac divitiis acquiruntur, et quod ab iis quaerendis cogebar abstinere, si seriam rei alii et novae operam dare vellem, et si forte summa felicitas in iis esset sita, perspiciebam me ea debere carere; si vero in iis non esset sita eisque tantum darem operam, tum etiam summa carerem felicitate. 3. Volvebam igitur animo, an forte esset possibile ad novum institutum, aut saltem ad ipsius certitudinem pervenire, licet ordo et commune vitae meae institutum non mutaretur, quod saepe frustra tentavi. Nam quae plerumque in vita occurrunt, et apud homines, ut ex eorum operibus colligere licet, tanquam summum bonum aestimantur, ad haec tria rediguntur: divitias scilicet, honorem atque libidinem. His tribus adeo distrahitur mens, ut minime possit de alio aliquo bono cogitare. 4. Nam quod ad libidinem attinet, ea adeo suspenditur animus, ac si in aliquo bono quiesceret: quo maxime impeditur, ne de alio cogitet. Sed post illius fruitionem summa seguitur tristitia, quae si non suspendit mentem, tamen perturbat et hebetat. Honores ac divitias prosequendo non parum etiam distrahitur mens,

praesertim ubi hae non nisi propter se quaeruntur\*), quia tum supponuntur summum esse bonum. 5. Honore vero multo adhuc magis mens distrahitur; supponitur enim semper bonum esse per se et tanquam finis ultimus, ad quem omnia diriguntur. Deinde in his non datur, sicut in libidine, poenRentia, sed quo plus utriusque possidetur, eo magis augetur laetitia, et consequenter magis ac magis incitamur ad utrumque augendum; si autem spe in aliquo casu frustremur, tum summa oritur tristitia. Est denique honor magno impedimento eo, quod, ut ipsum assequamur, vita necessario ad captum hominum est dirigenda, fugiendo scllicet quod vulgo fugiunt, et quaerendo quod vulgo quaerunt homines.

6. Quum itaque viderem, haec omnia adeo obstare, quo minus operam novo alicui instituto darem, imo adeo esse opposita, ut ab uno aut altero necessario esset abstinendum, cogebar inquirere, quid mihi esset utilius; nempe, ut dixi, videbar bonum certum pro incerto amittere velle. Sed postquam aliquantulum huic rei incubueram, inveni primo, si hisce omissis ad novum institutum accingerer, me bonum sua natura incertum, ut clare ex dictis possumus colligere, omissurum pro incerto, non quidem sua natura (fixum enim bonum quaercham), sed tantum quoad ipsius consecutionem. 7. Assidua autem meditatione eo perveni, ut viderem, quod tum, modo possim penitus deliberare, mala certa pro bono certo omitterem. Videbam enim me in summo versari periculo, et me cogi, remedium, quamvis incertum, summis viribus quaerere; veluti aeger letali morbo laborans, qui ubi mortem certam praevidet, ni adhibeatur remedium, illud insum. quamvis incertum, summis viribus cogitur quaerere: nempe in eo tota eius spes est sita. Illa autem omnia, quae vulgus sequitur, non tantum nullum conferunt remedium ad nostrum esse conservandum, sed etiam id impediunt, et frequenter sunt causa interitus

<sup>\*)</sup> Potuissent hace latius et distinctius explicari, distinguendo scilicet divitias, quae quaeruntur vel propter se vel propter honorem vel propter libidinem vel propter valetudinem et augmentum scientiarum et artium. Sed hoc ad suum locum reservatur, quia huius loci non est, hace adeo accurate inquirere. Sp.

eorum, qui ea possident, et semper causa interitus eorum, qui ab iis possidentur.\*)

8. Permulta enim exstant exempla eorum, qui persecutionem ad necem usque passi sunt propter ipsorum divitias, et etiam eorum, qui, ut opes compararent, tot periculis sese exposuerunt, ut tandem vita poenam lucrent suae stultitiae. Neque eorum panciora sunt exempla, qui, ut honorem assequerentur aut defenderent, miserrime passi sunt. Innumeranda denique exstant exempla corum, qui prae nimia libidine mortem sibi acceleraverunt. 9. Videbantur porro ex eo haec orta esse mala, quod tota felicitas aut infelicitas in hoc solo sita est; videlicet in qualitate obiecti, cui adhaeremus amore. Nam propter illud, quod non amatur, nunquam orientur lites, nulla erit tristitia, si pereat, nulla invidia, si ab alio possideatur, nullus timor, nullum odium. et. ut verbo dicam, nullae commotiones animi; quae quidem omnia contingunt in amore corum, quae perire possunt, uti hacc omnia, de quibus modo locuti sumus. 10. Sed amor erga rem aeternam et infinitam sola laetitia pascit animum, ipsaque omnis tristitiae est expers; quod valde est desiderandum totisque viribus quaerendum. Verum non absque ratione usus sum his verbis: modo possim serio deliberare. Nam quamvis haec mente adeo clare perciperem, non poteram tamen ideo omnem avaritiam, libidinem atque gloriam deponere.

#### II. De bono vero et summo.

11. Hoc unum videbam, quod, quam diu mens circa has cogitationes versabatur, tam diu illa aversabatur et serio de novo cogitabat instituto; quod magno mihi fuit solatio. Nam videbam illa mala non esse talis conditionis, ut remediis nollent cedere. Et quamvis in initio haec intervalla essent rara et per admodum exiguum temporis spatium durarent, postquam tamen verum honum magis ac magis mihi innotuit, intervalla ista frequentiora et longiora fuerunt; praesertim postquam vidi nummorum acquistionem aut libidinem et gloriam tam diu obesse, quam diu propter se, et non tanquam media ad alia quaeruntur. Si vero tan-

<sup>\*)</sup> Haec accuratius sunt demonstranda. Sp.

quam media quaeruntur, modum tunc habebunt, et minime oberunt, sed contra ad finem, propter quem quaeruntur, multum conducent, ut suo loco ostendemus.

12. Hie tantum breviter dicam, quid per verum bonum intelligam, et simul quid sit summum bonum. Quod ut recte intelligatur, notandum est, quod bonum et malum non nisi respective dicantur; adeo ut una eademque res possit dici bona et mala secundum diversos respectus, eodem modo ac perfectum et imperfectum.1) Nihil enim in sua natura spectatum perfectum dicetur vel imperfectum; praesertim postquam noverimus, omnia, quae fiunt, secundum aeternum ordinem et secundum certas naturae leges fieri. 13. Quum autem humana imbecillitas illum ordinem cogitatione sua non assequatur, et interim homo concipiat naturam aliquam humanam sua multo firmiorem, et simul nihil obstare videat, quo minus talem naturam acquirat, incitatur ad media quaerendum, quae ipsum ad talem ducant perfectionem; et omne illud, quod potest esse medium, ut eo perveniat, vocatur verum bonum. Summum autem bonum est eo pervenire. ut ille cum aliis individuis, si fieri potest, tali natura fruatur. Quaenam autem illa sit natura ostendemus suo loco, nimirum esse cognitionem unionis, quam mens cum tota natura habet.2) 14. Hic est itaque finis, ad quem tendo, talem scilicet naturam acquirere, et ut multi mecum eam acquirant conari, hoc est, de mea felicitate etiam est operam dare, ut alii multi idem atque ego intelligant, ut eorum intellectus et cupiditas prorsus cum meo intellectu et cupiditate conveniant; utque hoc fiat, necesse est tantum de natura intelligere, quantum sufficit ad talem naturam acquirendam 3); deinde formare talem societatem, qualis est desideranda, ut quam plurimi quam facillime et secure eo perveniant. 15. Porro danda est opera morali philosophiae, ut et doctrinae de puerorum educatione: et quia valetudo non parvum est medium ad hunc finem assequendum, concinnanda est integra medicina; et quia arte multa, quae difficilia sunt, facilia redduntur, mul-

Conf. Spinoz. ethic. part. IV. praefat.
 Haec fusius suo loco explicantur. Sp.

<sup>3)</sup> Nota, quod hic tantum curo enumerare scientias ad nostrum scopum necessarias, licet ad earum seriem non attendam, Sp.

tamque temporis et commoditatis in vita ea lucrari possumus, ideo mechanica nullo modo est contemnenda. 16. Sed ante omnia excogitandus est modus medendi intellectus, ipsumque, quantum initio licet, expurgandi, ut feliciter res absque errore et quam optime intelligat. Unde quisque iam poterit videre, me omnes scientias ad unum finem\*) et scopum velle dirigere, scilicet ut ad summam humanam, quam diximus, perfectionem perveniatur; et sic omne illud, quod in scientiis nihil ad finem nostrum nos promovet, tanquam inutile erit reiiciendum, hoc est, ut uno verbo dicam, omnes nostrae operationes simul et cogitationes ad hunc sunt dirigendae finem.

### III. Quaedam vivendi regulae.

- 17. Sed quia, dum curamus eum consequi et operam damus, ut intellectum in rectam viam redigamus, necesse est vivere, propterea ante omnia cogimur quasdam vivendi regulas tanquam bonas supponere; has scilicet:
- I. Ad captum vulgi loqui, et illa omnia operari, quae nihil impedimenti adferunt, quo minus nostrum scopum attingamus. Nam non parum emolumenti ab eo possumus acquirere, modo ipsius captui, quantum fieri potest, concedamus. Adde, quod tali modo amicas praebebunt aures ad veritatem audiendam.
- II. Deliciis in tantum frui, in quantum ad tuendam valetudinem sufficit.
- III. Denique tantum nummorum aut cuiuscumque alterius rei quaerere, quantum sufficit ad vitam et valetudinem sustentandam et ad mores civitatis, qui nostrum scopum non oppugnant, imitandos.

### IV. De quatuor percipiendi modis.

18. Hisce sic positis ad primum, quod ante omnia faciendum est, me accingam, ad emendandum scilicet intellectum, eumque aptum reddendum ad res tali modo intelligendas, quo opus est, us nostrum finem assequamur. Quod ut fiat, exigit ordo,

<sup>\*)</sup> Finis in scientiis est unicus, ad quem omnes sunt dirigendae. Sp.

quem naturaliter habemus, ut hic resumam omnes modos percipiendi, quos hucusque habui ad aliquid induble affirmandum vel negandum, quo omnium optimum eligam, et simul mess vires et naturam, quam perficere cupio, noscere incipiam.

19. Si accurate attendo, possunt omnes ad quatuor potissimum reduci.

I. Est perceptio, quam ex auditu aut ex aliquo signo, quod

vocant ad placitum, habemus.

II. Est perceptio, quam habemus ab experientia vaga, hoc est, ab experientia, quae non determinatur ab intellectu, sed tantum idea dicitur, quia casu sic occurrit, et nullum aliud habemus experimentum, quod hoc oppugnat, et ideo tanquam inconcussum apud nos manet.

III. Est perceptio, ubi essentia rei ex alia re concluditur, sed non adaequate; quod fit, quum vel ab aliquo effectu causam colligimus, vel quum concluditur ab aliquo universali, quod semper aliqua proprietas concomitatur.\*)

IV. Denique perceptio est, ubi res percipitur per solam suam essentiam vel per cognitionem suae proximae causae.

20. Quae omnia exemplis illustrabo. Ex auditu tantum scio meum natalem diem, et quod tales parentes habui, et similia; de quibus nunquam dubitavi. Per experientiam vagam scio, me moriturum; hoc enim ideo affirmo, quia vidi alios mei similes obiisse mortem, quamvis neque omnes per idem temporis spatium vixerint, neque ex eodem morbo obierint. Deinde per experientiam vagam etiam scio, quod oleum sit aptum alimentum ad nutriendam flammam, quodque aqua ad eam exstinguendam apta sit; scio etiam, quod canis sit animal latrans, et homo animal rationale, et sic fere omnia novi, quae ad usum vitae faciunt.

<sup>\*)</sup> Hoc quum fit, nihil de causa intelligimus propter id, quod in effectu consideramus. Quod satis apparet ex eo, quod tum causa non nisi generalissimis terminis explicetur, nempe his: ergo datur aliquid; ergo datur aliquia potentia etc.: vel ctiam ex eo, quod ipsam negative exprimant: ergo non est hoc vel illud etc. In secundo casu aliquid causae tribuitur propter effectum, quod clare concipitur, ut in exemplo ostendemus; verum nihil praeter propria; non vero rei essentia particularis. Sp.

21. Ex alia vero re hoc modo concludimus: postquam clare percipimus, nos tale corpus sentire et nullum aliud, inde, inquam, clare concludimus animam unitam esse corpori, quae unio est causa talis sensationis 1); sed quaenam sit illa sensatio et unio, non absolute inde possumus intelligere. 2) Vel postquam novi naturam visus, et simul, eum habere talem proprietatem, ut unam eandemque rem ad magnam distantiam minorem videamus, quam si eam cominus intueamur; inde concludimus solem maiorem esse, quam apparet, et alia his similia. 22. Per solam denique rei essentiam res percipitur; quando ex eo, quod aliquid novi, scio, quid hoc sit aliquid nosse, vel ex eo, quod novi essentiam animae, scio eam corpori esse unitam. Eadem cognitione novimus duo et tria esse quinque, et si dentur duae lineae uni tertiae parallelae, eas etiam inter sese parallelas etc. Ea tamen, quae hucusque tali cognitione potui intelligere, perpauca fuerunt.

23. Ut autem haec omnia melius intelligantur, unico tantum utar exemplo, hoc scilicet. Dantur tres numeri; quaerit quis quartum, qui sit ad tertium, ut secundus ad primum. Dicunt hic passim mercatores, se scire, quid sit agendum, ut quartus inveniatur, quia nempe eam operationem nondum oblivioni tradiderunt, quam nudam sine demonstratione a suis magistris audiverunt. Alii vero ab experientia simplicium faciunt axioma universale, scilicet ubi quartus numerus per se patet, ut in his 2, 4, 3, 6, ubi experiuntur, quod ducto secundo in tertium, et producto deinde per primum diviso fiat quotiens 6; et quum vident eundem numerum produci, quem sine hac operatione noverant

<sup>1)</sup> Ex hoc exemplo clare videre id est, quod modo notavi. Nam per illam unionem nihil intelligimus praeter sensationem ipsam, effectus scilicet, ex quo causam, de qua nihil intelligimus, concludebamus. Sp.

<sup>2)</sup> Talis conclusio quamvis certa sit, non tamen satis tuta est, nisi maxime caventibus. Nam nisi optime caveant sibi, in errores statim incident. Ubi enim res ita abstracte concipiunt, non autem per veram essentiam, statim ab imaginatione confunduntur. Nam id, quod in se unum est, multiplex esse imaginantur homines. Nam iis, quae abstracte, seorsim et confuse concipiunt, nomina imponunt, quae ab ipsis ad alia magis familiaria significandum usurpantur; quo fit, ut haec imaginentur eodem modo ac eas res imaginari solent, quibus primum baec nomina imposuerunt. Sp.

esse proportionalem, inde concludunt operationem esse bonam ad quartum numerum proportionalem semper inveniendum. 24. Sed mathematici vi demonstrationis prop. 19. libr. 7. element. Euclidis sciunt, quales numeri inter se sint proportionales, scilicet ex natura proportionis eiusque proprietate, quod nempe numerus, qui fit ex primo et quarto, aequalis sit numero, qui fit ex secundo et tertio. Attamen adaequatam proportionalitatem datorum numerorum non vident; et si videant, non vident eam vi illius propositionis, sed intuitive, nullam operationem facientes.

### V. De optimo modo percipiendi.

- 25. Ut autem ex his optimus eligatur modus percipiendi, requiritur, ut breviter enumeremus, quae sint necessaria media, ut nostrum finem assequamur; haec scilicet:
- I. Nostram naturam, quam cupimus perficere, exacte nosse, et simul tantum de rerum natura, quantum sit necesse.
- II. Ut inde rerum differentias, convenientias et oppugnantias recte colligamus.
  - III. Ut recte concipiatur, quid possint pati, quid non.
- IV. Ut hoc conferatur cum natura et potentia hominis. Et ex istis facile apparebit summa, ad quam homo potest pervenire, perfectio.
- 26. His sic consideratis videamus, quis modus percipiendi nobis sit eligendus.

Quod ad primum attinet, per se patet, quod ex auditu, praeterquam quod sit res admodum incerta, nullam percipiamus essentiam rei, sicuti ex nostro exemplo apparet; et quum singularis existentia alicuius rei non noscatur nisi cognita essentia (uti postea videbitur), hinc clare concludimus omnem certitudinem, quam ex auditu habemus, a scientiis esse secludendam. Nam a simplici auditu, ubi non praecessit proprius intellectus, nunquam quis poterit affici.

27. Quoad secundum; nullus etiam dicendus est, quod habeat ideam illius proportionis, quam quaerit.\*) Praeterquam quod

<sup>\*)</sup> Hic aliquando prolixius agam de experientia, et empiricorum es recentium philosophorum procedendi methodum examinabo. Sp.

sit res admodum incerta et sine fine, nihil tamen unquam tali modo. quis in rebus naturalibus percipiet praeter accidentia, quae nunquam clare intelliguntur, nisi praecognitis essentiis. Unde etiam et ille secludendus est.

- 28. De tertio autem aliquo modo dicendum, quod habeamus ideam rei, deinde quod etiam absque periculo erroris concludamus; sed tamen per se non erit medium, ut nostram perfectionem acquiramus.
- 29. Solus quartus modus comprehendit essentiam rei adaequatam, et absque erroris periculo; ideoque maxime erit usurpandus. Quomodo ergo sit adhibendus, ut res incognitae tali cognitione a nobis intelligantur, simulque ut hoc quam compendiose fiat, curabimus explicare.

### VI. De intellectus instrumentis, ideis veris.

30. Postquam novimus, quaenam cognitio nobis sit necessaria, tradenda est via et methodus, qua res, quae sunt cognoscendae, tali cognitione cognoscamus. Ouod ut fiat, venit prius considerandum, quod hic non dabitur inquisitio in infinitum: scilicet ut inveniatur optima methodus verum investigandi, non opus est alia methodo, ut methodus veri investigandi investigetur; et ut secunda methodus investigetur, non opus est alia tertia, et sic in infinitum. Tali enim modo nunquam ad veri cognitionem, imo ad nullam cognitionem perveniretur. Hoc vero eodem modo se habet, ac se habent instrumenta corporea, ubi eodem modo liceret argumentari. Nam ut ferrum cudatur, malleo opus est, et ut malleus habeatur, eum fieri necessum est; ad quod alio malleo, aliisque instrumentis opus est, quae etiam ut habeantur, aliis opus erit instrumentis, et sic in infinitum: et hoc modo frustra aliquis probare conaretur, homines nullam habere potestatem ferrum cudendi. 31. Sed quemadmodum homines initio innatis instrumentis quaedam facillima, quamvis laboriose et imperfecte, facere quiverunt, iisque confectis alia difficiliora minori labore et perfectius confecerunt, et sic gradatim ab operibus simplicissimis ad instrumenta, et ab instrumentis ad alia opera et instrumenta pergendo eo pervenerunt, ut tot et tam difficilia parvo labore perficiant: sic etiam intellectus vi sua nativa 1) facit sibi instrumenta intellectualia, quibus alias vires acquirit ad alia opera 2) intellectualia, et ex iis operibus alia instrumenta seu potestatem ulterius investigandi; et sic gradatim pergit, donec sapientiae culmen attingat. 32. Quod autem intellectus ita sese habeat, facile erit videre, modo intelligatur, quid sit methodus verum investigandi, et quaenam sint illa innata instrumenta, quibus tantum eget ad alia ex iis instrumenta conficienda, ut ulterius procedat. Ad quod ostendendum sic procedo. 2)

33. Idea vera (habemus enim ideam veram) est diversum quid a suo ideato. Nam aliud est circulus, aliud idea circuli: idea enim circuli non est aliquid habens peripheriam et centrum, uti circulus, nec idea corporis est ipsum corpus. Et quum sit quid diversum a suo ideato, erit etiam per se aliquid intelligibile, hoc est. idea quoad suam essentiam formalem potest esse objectum alterius essentiae objectivae, et rursus hacc altera essentia objectiva erit etiam in se spectata quid reale et intelligibile, et sic indefinite. 34. Petrus ex. gr. est quid reale; vera autem idea Petri est essentia Petri objectiva, et in se quid reale, et omnino diversum ab ipso Petro. Ouum itaque idea Petri sit quid reale habens suam essentiam peculiarem, erit etiam quid intelligibile, id est, obiectum alterius ideac, quae idea habebit in se obiective omne id, quod idea Petri habet formaliter, et rursus idea, quae est ideae Petri. habet iterum suam essentiam, quae etiam potest esse obiectum alterius ideae, et sic indefinite. Quod quisque potest experiri, dum videt se scire, quid sit Petrus, et etiam scire se scire, et rursus scit se scire, quod scit etc. Unde constat, quod, ut intelligatur essentia Petri, non sit necesse, ipsam ideam Petri intelligere, et multo minus ideam ideae Petri; quod idem est, ac si dicerem, non esse opus, ut sciam, quod sciam me scire, et

2) Hic vocantur opera; in mea philosophia quid sint explicabitur. Sp.

<sup>1)</sup> Per vim naticam intelligo illud, quod in nobis a causis externis non causatur, quodque postea in mea philosophia explicabimus. Sp.

<sup>3)</sup> Nota, quod hic non tantum curabimus ostendere id, quod modo dixi. sed etiam nos hucusque recte processisse, et simul alia scitu valde necessaria. Sp.

multo minus esse opus scire, quod sciam me scire; non magis, quam ad intelligendam essentiam trianguli opus sit essentiam circuli intelligere. 1) Sed contrarium datur in his ideis. Nam ut sciam me scire, necessario debeo prius scire. 35. Hinc patet, quod certitudo nihil sit praeter ipsam essentiam obiectivam; id est, modus, quo sentimus essentiam formalem, est ipsa certitudo. Unde iterum patet, quod ad certitudinem veritatis nullo alio signo sit opus, quam veram habere ideam; nam, uti ostendimus, non opus est, ut sciam, quod sciam me scire. Ex quibus rursum patet, neminem posse scire, quid sit summa certitudo, nisi qui habet adaequatam ideam aut essentiam obiectivam alicuius rei; nimirum quia idem est certitudo et essentia obiectiva.

### VII. De recta methodo cognoscendi.

36. Quum itaque veritas nullo egeat signo, sed sufficiat habere essentias rerum objectivas, aut, quod idem est, ideas, ut omne tollatur dubium; hinc sequitur, quod vera non est methodus signum veritatis quaerere post acquisitionem idearum, sed quod vera methodus est via, ut ipsa veritas aut essentiae objectivae rerum aut ideae (omnia illa idem significant) debito ordine quaerantur. 2) 37. Rursus methodus necessario debet loqui de ratiocinatione aut de intellectione; id est, methodus non est insum ratiocinari ad intelligendum causas rerum, et multo minus est zò intelligere causas rerum, sed est intelligere, quid sit vera idea, eam a ceteris perceptionibus distinguendo eiusque naturam investigando. ut inde nostram intelligendi potentiam noscamus, et mentem ita cohibeamus, ut ad illam normam omnia intelligat, quae sunt intelligenda, tradendo tanguam auxilia certas regulas, et etiam faciendo, ne mens inutilibus defatigetur. 38. Unde colligitur, methodum nihil aliud esse, nisi cognitionem reflexivam aut ideam ideae: et quia non datur idea ideae, nisi prius detur idea, ergo

Nota, quod hic non inquirimus, quomodo prima essentia obiectiva nobis innata sit. Nam id pertinet ad investigationem naturae, ubi haec fusius explicantur, et simul ostenditur, quod praeter ideam nulla datur affirmatio, neque negatio, neque ulla voluntas. Sp.

<sup>2)</sup> Quid quaerere in anima sit, explicatur in mea philosophia. Sp. Spinoza II.

methodus non dabitur, nisi prius detur idea. Unde illa bona erit methodus, quae ostendit, quomodo mens dirigenda sit ad datae verae ideae normam. Porro quum ratio, quae est inter duas ideas, sit eadem cum ratione, quae est inter essentias formales idearum illarum, inde sequitur, quod cognitio reflexiva, quae est ideae entis perfectissimi, praestantior erit cognitione reflexiva ceterarum idearum; hoc est, perfectissima ea erit methodus, quae ad datae ideae entis perfectissimi normam ostendit, quomodo mens sit dirigenda. 39. Ex his facile intelligitur, quomodo mens plura intelligendo alia simul acquirat instrumenta, quibus facilius pergat intelligere. Nam, ut ex dictis licet colligere, debet ante omnia in nobis existere vera idea tanguam innatum instrumentum, qua intellecta intelligatur simul differentia, quae est inter talem perceptionem et ceteras omnes. Qua in re consistit una methodi Et quum per se clarum sit, mentem eo melius se intelligere, quo plura de natura intelligit, inde constat, hanc methodi partem eo perfectiorem fore, quo mens plura intelligit, et tum fore perfectissimam, quum mens ad cognitionem entis perfectissimi attendit sive reflectit. 40. Deinde, quo plura mens novit, eo melius et suas vires et ordinem naturae intelligit; quo autem melius suas vires intelligit, eo facilius potest se ipsam dirigere et regulas sibi proponere; et quo melius ordinem naturae intelligit, eo facilius potest se ab inutilibus cohibere: in quibus tota consistit methodus, uti diximus. 41. Adde quod idea eodem modo sc habet objective, ac ipsius ideatum se habet realiter. daretur aliquid in natura nihil commercii habens cum aliis rebus. eius etiam si datur essentia obiectiva, quae convenire omnino deberet cum formali, nihil etiam commercii haberet cum aliis ideis"), id est, nihil de ipsa poterimus concludere; et contra, quae habent commercium cum aliis rebus, uti sunt omnia quae in natura existunt, intelligentur et ipsorum etiam essentiae objectivae idem habebunt commercium, id est, aliae ideae ex eis deducentur. quae iterum habebunt commercium cum aliis, et sic instrumenta ad procedendum ulterius crescent. Quod conabamur demonstrare.

<sup>\*)</sup> Commercium habere cum aliis rebus est produci ab aliis aut alia producero. Sp.

42. Porro ex hoc ultimo, quod diximus, scilicet quod idea omnino cum sua essentia formali debeat convenire, patet iterum, ex eo quod, ut mens nostra omnino referat naturae exemplar, debeat omnes suas ideas producere ab ea, quae refert originem et fontem totius naturae, ut ipsa etiam sit sons ceterarum idearum.

43. Hic forte aliquis mirabitur, quod nos, ubi diximus, bonam methodum eam esse, quae ostendit, quomodo mens sit dirigenda ad datae verae ideae normam, hoc ratiocinando probemus; id quod ostendere videtur, hoc per se non esse notum: atque adeo quaeri potest, utrum nos bene ratiocinemur. Si bene ratiocinamur, debemus incipere a data idea, et quum incipere a data idea egeat demonstratione, deberemus iterum nostrum ratiocinium probare. et tum iterum illud alterum, et sic in infinitum. 44. Sed ad hoc respondeo: quod si quis fato quodam sic processisset naturam investigando, scilicet ad datae verae ideae normam alias acquirendo ideas debito ordine, nunquam de sua veritate dubitasset\*), eo quod veritas, uti ostendimus, se ipsam patefacit, et etiam sponte omnia ipsi affluxissent. Sed quia hoc nunquam aut raro contingit, ideo coactus fui illa sic ponere, ut illud, quod non possumus fato, praemeditato tamen consilio acquiramus, et simul ut appareret, ad probandam veritatem et bonum ratiocinium nullis nos egere instrumentis, nisi ipsa veritate et bono ratiocinio. Nam bonum ratiocinium bene ratiocinando comprobavi, et adhuc probare conor. 45. Adde. quod etiam hoc modo homines assuefiant meditationibus suis internis. Ratio autem, cur in naturae inquisitione raro contingat, ut debito ordine ea investigetur, est propter praeiudicia, quorum causas postea in nostra philosophia explicabimus; deinde quia opus est magna et accurata distinctione, sicut postea ostendemus (id quod valde est laboriosum); denique propter statum rerum humanarum, qui, ut iam ostensum est, prorsus est mutabilis. Sunt adhuc aliae rationes, quas non inquirimus.

46. Si quis forte quaerat, cur non ipse statim ante omnia veritates naturae isto ordine ostenderim (nam veritas se ipsam patefacit): ei respondeo simulque moneo, ne propter paradoxa, quae forte passim occurrent, ea velit tanquam falsa reiicere, sed prius

<sup>\*)</sup> Sicut etiam hic non dubitamus de nostra veritate. Sp.

dignetur ordinem considerare, quo ea probemus, et tum certus evadet, nos verum assequutos fuisse. Et hace fuit causa, cur hace praemiserim.

- 47. Si postea forte quis scepticus et de ipsa prima veritate et de omnibus, quas ad normam primae deducemus, dubius adhue maneret, ille profecto aut contra conscientiam loquetur, aut nos fatebimur, dari homines penitus etiam animo obcaecatos a nativitate aut a praeiudiciorum causa, id est, aliquo externo casu. Nam neque se insos sentiunt. Si aliquid affirmant vel dubitant. nesciunt se dubitare aut affirmare: dicunt se nihil scire, et hoc ipsum, quod nihil sciunt, dicunt se ignorare; neque hoc absolute dicunt; nam metuunt fateri, se existere, quam diu nihil sciunt, adeo ut tandem debeant obmutescere, ne forte aliquid supponant, quod veritatem redoleat. 48. Denique cum ipsis non est loquendum de scientiis: nam quod ad vitae et societatis usum attinet, necessitas eos coëgit, ut supponerent se esse, et ut suum utile quaererent, et iureiurando multa affirmarent et negarent. Nam si aliquid ipsis probetur, nesciunt, an probet aut deficiat argumentatio. Si negant, concedunt aut opponunt, nesciunt se negare, concedere aut opponere: adeoque habendi sunt tanquam automata, quae mente omnino carent.
- 49. Resumamus iam nostrum propositum. Habuimus hucusque primo finem, ad quem omnes nostras cogitationes dirigere studemus. Cognovimus secundo, quaenam sit optima perceptio, cuius ope ad nostram perfectionem pervenire possimus. Cognovimus tertio, quaenam sit prima via, cui mens insistere debeat, ut bene incipiat; quae est, ut ad normam datae cuiuscumque verae ideae pergat certis legibus inquirere. Quod ut recte fiat, haec debet methodus praestare: primo veram ideam a ceteris omnibus perceptionibus distinguere, et mentem a ceteris perceptionibus cohibere; secundo tradere regulas, ut res incognitae ad talem normam percipiantur; tertio ordinem constituere, ne inutilibus defatigemur. Postquam hanc methodum novimus, vidimus quarto hanc methodum perfectissimam futuram, ubi habuerimus ideam entis perfectissimi. Unde initio illud erit maxime observandum, ut quanto ocius ad cognitionem talis entis perveniamus.

### VIII. Methodi pars prima. De idea ficta.

50. Incipiamus itaque a prima parte methodi, quae est, uti diximus, distinguere et separare ideam veram a ceteris perceptionibus, et cohibere mentem, ne falsas, fictas et dubias cum veris confundat. Quod utcumque fuse hic explicare animus est. ut lectores detineam in cogitatione rei adeo necessariae, et etiam quia multi sunt, qui vel de veris dubitant ex eo, quod non attenderunt ad distinctionem, quae est inter veram perceptionem et alias omnes: adeo ut sint veluti homines, qui quum vigilarent, non dubitabant se vigilare, sed postquam semel in somniis, ut saepe fit, putarunt se certo vigilare, quod postea falsum esse reperiebant. etiam de suis vigiliis dubitarunt; quod contingit, quia nunquam distinxerunt inter somnum et vigiliam. 51. Interim moneo, mc hic essentiam uniuscuiusque perceptionis, eamque per proximam suam causam non explicaturum, quia hoc ad philosophiam pertinet: sed tantum traditurum id, quod methodus postulat, id est, circa quae perceptio ficta, falsa et dubia versetur, et quomodo ab unaquaque liberabimur. Sit itaque prima inquisitio circa ideam fictam.

52. Quum omnis perceptio sit vel rel tanquam existentis consideratae, vel solius essentiae, et frequentiores fictiones contingant circa res tanquam existentes consideratas, ideo prius de hac loquar; scilicet ubi sola existentia fingitur, et res, quae in tali actu fingitur, intelligitur sive supponitur intelligi. Ex. gr. fingo Petrum, quem novi ire domum, eum me invisere, et similia.") Hic quaero, circa quae talis idea versetur? Video eam tantum versari circa possibilia, non vero circa necessaria, neque circa impossibilia. 53. Rem impossibilem voco, cuius natura implicat contradictionem, ut ea existat; necessariam, cuius natura implicat contradictionem, ut ea non existat; possibilem, cuius quidem existentia ipsa sua natura non implicat contradictionem, ut existat aut non existat, sed cuius existentiae necessitas aut impossibilitas pendet a causis nobis ignotis, quam diu ipsius existen-

<sup>\*)</sup> Vide ulterius id, quod de hypothesibus notabimus, quae a nobis clare intelliguntur; sed in eo est fictio, quod dicamus, eas tales in corporibus coelestibus existere. Sp.

tiam fingimus; ideoque si ipsius necessitas aut impossibilitas. quae a causis externis pendet, nobis esset nota, nihil etiam de ea potuissemus fingere. 54. Unde sequitur, si detur aliquis Deus aut omniscium quid, nihil prorsus nos posse fingere. Nam quod ad nos attinet, postquam novi me existere, non possum fingere me existere aut non existere 1); nec etiam possum fingere elephantem, qui transcat per acus foramen; nec possum, postquam naturam Dei novi, fingere eum existentem aut non existentem. Idem intelligendum est de chimaera, cuius natura existera implicat. Ex quibus patet id, quod dixi, scilicet quod fictio, de qua hic loquimur, non contingit circa acternas veritates." 55. Sed antequam ulterius pergam, hic obiter notandum est, quod illa differentia, quae est inter essentiam unius rei et essentiam alterius, ea ipsa sit inter actualitatem aut existentiam eiusdem rei, et inter actualitatem aut existentiam alterius rei; adeo ut si existentiam ex. gr. Adami tantum per generalem existentiam concipere velimus, idem futurum sit, ac si ad concipiendam ipsius essentiam ad naturam entis attendamus, ut tandem definiamus, Adamum esse ens. Itaque quo existentia generalius concipitur. eo etiam confusius concipitur faciliusque unicuique rei potest affingi: e contra, ubi particularius concipitur, clarius tum intelligitur, et difficilius alicui nisi rei ipsi, ubi non attendimus ad naturae ordinem, affingitur. Quod notatu dignum est.

56. Veniunt iam hic ea consideranda, quae vulgo dicuntur fingi, quamvis clare intelligamus, rem ita sese non habere, uti

<sup>1)</sup> Quia res, modo ea intelligatur, se ipsam manifestat, ideo tantum egemus exemplo sine alia demonstratione. Idemque erit huius contradictoria, quae ut appareat esse falsa, tantum opus est recenseri, uti statim apparebit, quum de fictione circa essentiam loquemur. Sp.

Nota, quamvis multi dicant se dubitare, an Deus existat, illos tamen nihil praeter nomen habere, vel aliquid fingere, quod Deum vocant: id quod cum Dei natura non convenit, ut postea suo loco osteadam. Sp.

<sup>3)</sup> Statim etiam ostendam, quod nulla fictio versetur circa aeternas veritates. Per aeternam veritatem talem intelligo, quae, si est affirmativa, nunquam poterit esse negativa. Sic prima et aeterna veritas est. Deum esse, non autem est aeterna veritas, Adamum cogitare. Chimaeram non esse est aeterna veritas, non autem Adamum non cogitare. Sp.

eam fingimus. Ex. gr. quamvis sciam terram esse rotundam, nibil tamen vetat, quo minus alicui dicam terram medium globum esse et tanquam medium pomum auriacum in scutella, aut solem circum terram moveri, et similia. Ad haec si attendamus, nihil videbimus, quod non cohaereat cum iam dictis, modo prius advertamus, nos aliquando potuisse errare, et iam errorum nostrorum esse conscios; deinde quod possumus fingere, aut ad minimum putare, alios homines in eodem esse errore, aut in eum, ut nos antehac, posse incidere. Hoc, inquam, fingere possumus, quam din nullam videmus impossibilitatem. Quando itaque alicui dico, terram non esse rotundam etc., nihil aliud ago, quam in memoriam revoco errorem, quem forte habui aut in quem labi notui, et postea fingo aut puto eum, cui hoc dico, adhuc esse, aut posse labi in eundem errorem. Quod, ut dixi, fingo, quam diu nullam video impossibilitatem nullamque necessitatem: hanc vero si intellexissem, nihil prorsus fingere potuissem, et tantum dicendum fuisset, me aliquid operatum esse.

57. Superest iam, ut ea etiam notemus, quae in quaestionibus supponuntur; id quod passim etiam contingit circa impossibilia. Ex. gr. quum dicimus: supponamus hanc candelam ardentem iam non ardere, aut supponamus eam ardere in aliquo spatio imaginario, sive ubi nulla dantur corpora. Quorum similia passim supponuntur, quamvis hoc ultimum clare intelligatur impossibile esse. Sed quando hoc fit, nil prorsus fingitur. Nam primo nihil aliud egi, quam quod in memoriam revocavi\*) aliam candelam non ardentem (aut hanc eandem concepi sine flamma), et quod cogito de ea candela, id ipsum de hac intelligo, quam diu ad flammam non attendo. In secundo nihil aliud fit, quam abstrahere cogitationes a corporibus circumiacentibus, ut mens se convertat

<sup>\*)</sup> Postea cum de fictione, quae versatur circa essentias, loquemur, clare apparebit, quod fictio nunquam aliquid novi facit aut menti praebet; sed quod tantum ea, quae sunt in cerebro aut in imaginatione revocantur ad memoriam, et quod confuse ad omnia simul mens attendit. Revocantur ex. gr. in memoriam loquela et arbor; et quum mens confuse attendit sine distinctione, putat arborem loqui. Idem de existentia intelligitur, praesertim, uti diximus, quum adeo generaliter, ac ens concipitur; quia tum facile applicatur omnibus, quae simul in memoria occurrunt. Quod notatu valde dignum est. Sp.

ad solam candelae in se sola spectatae contemplationem; ut postea concludat, candelam nullam habere causam ad sui ipsius destructionem, adeo ut si nulla essent corpora circumiacentia, candela haec ac etiam flamma manerent immutabiles, aut similia. Nulla igitur datur hic fictio. sed verae ac merae assertiones.

58. Transeamus iam ad fictiones, quae versantur circa essentias solas, vel cum aliqua actualitate sive existentia simul. Circa quas hoc maxime venit considerandum, quod, quo mens minus intelligit, et tamen plura percipit, eo maiorem habeat potentiam fingendi, et quo plura intelligit, eo magis illa potentia diminuatur. Eodem ex. gr. modo, quo supra vidimus, nos non posse fingere, quam diu cogitamus, nos cogitare et non cogitare, sic etiam, postquam novimus naturam corporis, non possumus fingere muscam infinitam; sive postquam novimus naturam animae <sup>2</sup>), non possumus fingere eam esse quadratam, quamvis omnia verbis possimus effari. Sed, uti diximus, quo minus homines norunt naturam, eo facilius multa possunt fingere; veluti, arbores loqui, homines in momento mutari in lapides, in fontes, apparere in speculis spectra, nihil fieri aliquid, etiam deos in bestias et homines mutari, ac infinita eius generis alia.

59. Aliquis forte putabit, quod fictio fictionem terminat, sed non intellectio; hoc est, postquam finxi aliquid, et quadam libertate volui assentiri, id sic in rerum natura existere, hoc efficit, ut postea non possimus id alio modo cogitare. Ex. gr. postquam finxi (ut cum iis loquar) naturam corporis talem, mihique ex mea libertate persuadero volui, cam sic realiter existere, non amplius

<sup>1)</sup> Idem etiam de hypothesibus intelligendum, quae fiunt ad certos motus explicandum, qui conveniunt cum coelorum phaenomenis, nisi quod ex iis, si motibus coelestibus applicentur, naturam coelorum concludant, quae tamen alia potest esse, praesertim quum ad explicandum tales motus multae aliae causae possint concipi. Sp.

<sup>2)</sup> Saepe contingit, hominem hunc vocem a nima ad suam memoriam revocare, et simul aliquam corpoream imaginem formare. Quum vero hace duo simul repraesentantur, facile putat se imaginari et fingere animam corpoream; quia nomen a re ipsa non distinguit. Hic postulo, ut lectores non sint praecipites ad hoc refutandum, quod, ut spero, non facient, modo ad exempla quam accurate attendant, et simul ad ea quae sequuntur. Sp.

licet muscam v. g. infinitam fingere; et postquam finxi essentiam animae, eam quadrare non possum etc. 60. Sed hoc examinandum. Primo vel negant vel concedunt nos aliquid posse intelligere. Si concedunt, necessario id ipsum, quod de fictione dicunt, etiam de intellectione dicendum erit. Si vero hoc negant, videamus nos, qui scimus, nos aliquid scire, quid dicant. Hoc scilicet dicunt, animam posse sentire et multis modis percipere non se ipsam, neque res quae existunt, sed tantum ea, quae nec in se, nec ullibi sunt, hoc est, animam posse sola sua vi creare sensationes aut ideas, quae non sunt rerum; adeo ut ex parte eam tanquam Deum considerent. Porro dicunt, nos aut animam nostram talem habere libertatem, ut nosmet, aut se, imo suam ipsam liber-Nam postquam ea aliquid finxit et assensum ei tatem cogat. praebuit, non potest id alio modo cogitare aut fingere, et etiam ea fictione cogitur, ut etiam tali modo cogitentur, ut prima fictio non oppugnetur; sicut hic etiam coguntur absurda, quae hic recenseo, admittere propter suam fictionem; ad quae explodenda non defatigabimur ullis demonstrationibus.\*) 61. Sed eos in suis deliriis linguendo curabimus, ut ex verbis, quae cum ipsis fecimus, aliquid veri ad nostram rem hauriamus, nempe hoc: Mens quum ad rem fictam et sua natura falsam attendit, ut eam pensitet et intelligat, bonoque ordine ex ea deducat quae sunt deducenda, facile falsitatem patefaciet: et si res ficta sua natura sit vera, quum mens ad eam attendit, ut eam intelligat, et ex ea bono ordine incipit deducere, quae inde sequentur, feliciter perget sine ulla interruptione, sicut vidimus, quod ex falsa fictione modo allata statim ad ostendendam eius absurditatem et alias inde deductas praebuit se intellectus.

62. Nullo ergo modo timendum erit, nos aliquid fingere, si modo clare et distincte rem percipiamus. Nam si forte dicamus,

<sup>\*)</sup> Quamvis hoc experientia videar concludere (et quis dicat id nil esse), quia deficit demonstratio, eam, si quis desiderat, sic babeat. Quum in natura nihil possit dari, quod eius leges oppugnet, sed quum omnia secundum certas eius leges flant, ut certos certis legibus suos producant effectus irrefragabili concatenatione, hinc sequitur, quod anima, ubi rem vere concipit, perget obiective eosdem effectus formare. Vide infra, ubi de idea faisa loquor. Sp.

suadetur, in silvis, in imaginibus, in brutis et exteris adesse numina; dari corpora, ex quorum sola compositione fiat intellectus; cadavera ratiocinari, ambulare, loqui; Beum decipi, et similia. Sed ideae, quae sunt clarae et distinctae, nunquem possunt esse falsae. Nam ideae rerum, quae clare et distincte concipiuntur, sunt vel simpliciasimae, vel compositae ex ideis simpliciasimis, id est, a simpliciasimis ideis deductae. Quod videre, modo sciat, quid sit verum sive intellectus, et simul quid falsum.

69. Nam quod id spectat, quod formam veri constituit, certum est, cogitationem veram a falsa non tantum per denominationem extrinsecam, sed maxime per intrinsecam distingui. Nam si quis faber ordine concepit fabricam aliquam, quamvis talis fabrica nunquam exstiterit, nec etiam unquam exstitura sit, eius nihilo minus cogitatio vera est, et cogitatio eadem est, sive fabrica existat. sive minus; et contra si aliquis dicit, Petrum ex. gr. existere, nec tamen scit, Petrum existere, illa cogitatio respectu illius falsa est, vel si mavis, non est vera; quamvis Petrus revera existat. Nec haec enunciatio: Petrus existit, vera est, nisi respectu illius, qui certo scit. Petrum existere. 70. Unde sequitur in ideis dari aliquid reale, per quod verae a falsis distinguuntur; quod quidem iam investigandum erit, ut optimam veritatis normam habeamus (ex data enim verae ideae norma nos nostras cogitationes debere determinare diximus, methodumque cognitionem esse reflexivam), et proprietates intellectus noscamus: nec dicendum hanc differentiam ex eo oriri. quod cogitatio vera est res cognoscere per primas suas causas, in quo quidem a falsa valde differret, prout candem supra explicui. Cogitatio enim vera etiam dicitur, quae essentiam alicuius principii obiective involvit, quod causam non habet, et per se et in se cognoscitur. 71. Quare forma verae cogitationis in eadem ipsa cogitatione sine relatione ad alias debet esse sita; nec objectum tanquam causam agnoscit, sed ab ipsa intellectus potentia et natura pendere debet. Nam si supponamus, intellectum ens aliquod novum percepisse, quod nunquam exstitit, sicut aliqui Dei intellectum concipiunt, antequam res crearet (quae sane perceptio a nullo obiecto oriri potuit), et ex tali perceptione alias legitime deduceret, omnes illae cogitationes verae essent, et a nullo objecto externo determinatae, sed a sola intellectus potentia et natura dependerent. Quare id, quod formam verae cogitationis constituit, in ipsa eadem cogitatione est quaerendum, et ab intellectus natura deducendum. 72. Hoc igitur ut investigetur. ideam aliquam veram ob oculos ponamus, cuius objectum maxime certo scimus a vi nostra cogitandi pendere, nec objectum aliquod in natura habere: in tali enim idea, ut ex iam dictis patet, facilius id, quod volumus, investigare poterimus. Ex. gr. ad formandum conceptum globi fingo ad libitum causam, nempe semicirculum circa centrum rotari, et ex rotatione globum quasi oriri. Haec sane idea vera est, et quamvis sciamus nullum in natura globum sic unquam ortum fuisse, est haec tamen vera percentio et facillimus modus formandi globi conceptum. Iam notandum, hanc perceptionem affirmare semicirculum rotari, quae affirmatio falsa esset, si non esset iuncta conceptui globi vel causae talem motum determinantis, sive absolute, si haec affirmatio nuda esset. Nam tum mens tantum tenderet ad affirmandum solum semicirculi motum, qui nec in semicirculi conceptu continetur, pec ex conceptu causae motum determinantis oritur. Quare falsitas in hoc solo consistit, quod aliquid de aliqua re affirmetur, quod in ipsius quem formavimus conceptu non continetur; ut motus vel quies de semicirculo. Unde sequitur simplices cogitationes non posse non esse veras; ut simplex semicirculi, motus, quantitatis etc. idea. Quicquid hae affirmationis continent, earum adaequat conceptum, nec ultra se extendit. Quare nobis licet ad libitum sine ullo erroris scrupulo ideas simplices formare. 73. Superest igitur tantum quaerere, qua potentia mens nostra eas formare possit, et quousque ea potentia se extendat: hoc enim invento facile videbimus summam, ad quam possumus pervenire, cognitionem. Certum enim est, hanc eius potentiam se non extendere in infinitum. Nam quum aliquid de aliqua re affirmamus, quod in conceptu, quem de ea formamus, non continetur, id defectum nostrae perceptionis indicat, sive quod mutilatas quasi et truncatas habemus cogitationes sive ideas. Motum enim semicirculi falsum esse vidimus, ubi nudus in mente est, eum ipsum autem verum, si conceptui globi iungatur, vel conceptui alicuius causae talem motum determinantis. Quod si de natura entis cogitantis sit, uti prima fronte videtur, cogitationes veras sive adaequatas formare, certum est, ideas inadaequatas ex eo tantum in nobis oriri, quod pars sumus alicuius entis cogitantis, cuius quaedam cogitationes ex toto, quaedam ex parte tantum nostram mentem constituunt.

74. Sed quod adhuc venit considerandum: et quod circa fictionem non fuit operae pretium notare, et ubi maxima datur deceptio, est, quando contingit, ut quaedam, quae in imaginatione offeruntur, sint etiam in intellectu, hoc est, quod clare et distincte concipiantur, quod tum, quam diu distinctum a confuso non distinguitur, certitudo, hoc est, idea vera cum non distinctis commiscetur. Ex. gr. quidam Stoicorum forte audiverunt nomen animae, et etiam quod sit immortalis, quae tantum confuse imaginabantur; imaginabantur etiam, et simul intelligebant corpora subtilissima cetera omnia penetrare, et a nullis penetrari. Ouum haec omnia simul imaginabantur, concomitante certitudine huius axiomatis, statim certi reddebantur, mentem esse subtilissima illa corpora, et subtilissima illa corpora non dividi etc. 75. Sed ab hoc etiam liberamur, dum conamur ad normam datae verae ideae omnes nostras perceptiones examinare. Cavendum, uti initio diximus, ab iis, quas ex auditu aut ab experientia vaga habemus. Adde quod talis deceptio ex eo oritur, quod res nimis abstracte concipiunt: nam per se satis clarum est. me illud, quod in suo vero obiecto concipio, alteri non posse applicare. Oritur denique etiam ex eo, quod prima elementa totius naturae non intelligunt: unde sine ordine procedendo, et naturam cum abstractis, quamvis sint vera axiomata, confundendo, se ipsos confundunt ordinemque naturae pervertunt. Nobis autem. si quam minime abstracte procedamus, et a primis elementis, hoc est, a fonte et origine naturae, quam primum fieri potest, incipiamus, nullo modo talis deceptio erit metuenda. 76. Quod autem attinet ad cognitionem originis naturae, minime est timendum, ne eam cum abstractis confundamus. Nam quum aliquid abstracte concipitur, uti sunt omnia universalia, semper latius comprehenduntur in intellectu, quam revera in natura existere possunt eorum particularia. Deinde quum in natura dentur multa,

quorum differentia adeo est exigua, ut fere intellectum effugiat, tum facile (si abstracte concipiantur) potest contingere, ut confundantur. At quum origo naturae, ut postea videbimus, nec abstracte sive universaliter concipi possit, nec latius possit extendi in intellectu, quam revera est, nec ullam habeat similitudinem cum mutabilibus, nulla circa eius ideam metuenda est confusio, modo normam veritatis (quam iam ostendimus) habeamus. Est nimirum hoc ens unicum, infinitum¹), hoc est, est omne esse, et praeter quod nullum datur esse.²)

## X. De idea dubia.

77. Hucusque de idea falsa. Superest, ut de idea dubia inquiramus, hoc est, ut inquiramus, quaenam sint ea, quae nos possunt in dubium pertrahere, et simul quomodo dubitatio tollatur. Loquor de vera dubitatione in mente, et non de ea. quam passim videmus contingere, ubi scilicet verbis, quamvis animus non dubitet, dicit quis se dubitare. Non est enim methodi hoc emendare, sed potius pertinet ad inquisitionem pertinaciae et eius emendationem. 78. Dubitatio itaque in anima nulla datur per rem ipsam, de qua dubitatur; hoc est, si tantum unica sit idea in anima, sive ea sit vera sive falsa, nulla dabitur dubitatio, neque etiam certitudo, sed tantum talis sensatio. Est enim in se nihil aliud nisi talis sensatio; sed dabitur per aliam ideam, quae non adeo clara ac distincta est, ut possimus ex ea aliquid certi circa rem. de qua dubitatur, concludere, hoc est, idea, quae nos in dubium conjicit, non est clara et distincta. Ex. gr. si quis nunquam cogitaverit de sensuum fallacia, sive experientia sive quomodocumque sit, nunquam dubitabit, an sol maior aut minor sit, quam apparet. Inde rustici passim mirantur, quum audiunt solem multo maiorem esse, quam globum Sed cogitando de fallacia sensuum oritur dubitatio 3), et terrae.

natura praestare, quod supra falsum esse constitit. Sp.

3) Id est, scit sensus aliquando se decepisse. Sed hoc tantum confuse seit; nam nescit quomodo sensus fallant. Sp.

<sup>1)</sup> Haec non sunt attributa Dei, quae ostendunt ipsius essentism, ut in philosophia ostendam. Sp.

<sup>2)</sup> Hoc supra iam demonstratum est. Si enim tale ens non existeret, nunquam posset produci; adeoque mens plus posset intelligere, quam natura praestare, quod supra falsum esse constitit. So.

i

si quis post dubitationem acquisiverit veram cognitionem sensumes. et quomodo per corum instrumenta res ad distantiam repraesententur, tum dubitatio iterum tollitur. 79. Unde sequitur, nos non posse veras ideas in dubium vocare ex eo, quod forte aliquis Deus deceptor existat, qui vel in maxime certis nos fallit, nisi quam diu nullam habemus claram et distinctam ideam, hoc est, si attendamus ad cognitionem, quam de origine omnium rerum habemus, et nihil inveniamus, quod nos doceat, eum non esse deceptorem eadem illa cognitione, qua, quum attendimus ad naturam trianguli, invenimus eius tres angulos aequales esse duobus rectis.. Sed si talem cognitionem Dei habemus, qualem habemus trianguli, tum omnis dubitatio tollitur. Et codem modo, que possumus pervenire ad talem cognitionem trianguli, quamvis non certo sciamus, an aliquis summus deceptor nos fallat, codem etiam modo possumus pervenire ad talem Dei cognitionem, quamvis non certo sciamus, an detur quis summus deceptor, et, modo eam habeamus, sufficiet ad tollendam, uti dixi, omnem dubitationem, quam de ideis claris et distinctis habere possumus. 80. Porro si quis recte procedat investigando quae prins sunt investiganda, nulla interrupta concatenatione rerum, et sciat. quomodo quaestiones sint determinandae, antequam ad earum cognitionem accingamur, nunquam nisi certissimas ideas, id est, claras et distinctas habebit. Nam dubitatio nihil aliud est, quam suspensio animi circa aliquam affirmationem aut negationem. quam affirmaret aut negaret, nisi occurreret aliquid, quo ignoto cognitio eius rei debet esse imperfecta. Unde colligitur, quod dubitatio semper oritur ex eo, quod res absque ordine investigentur.

# XI. De memoria et oblivione. Conclusio.

81. Haec sunt, quae promisi tradere in hac pri ma parte metho di. Sed ut nihil omittam eorum, quae ad cognitionem intellectus et eius vires possunt conducere, tradam etiam pauca de memoria et oblivione; ubi hoc maxime venit considerandum, quod memoria corroboretur ope intellectus, et etiam absque ope intellectus. Nam quoad primum, quo res magis est intelligibilis, eo facilius retinetur, et contra, quo minus, eo facilius eam obli-

viscimur. Ex. gr. si tradam alicui copiam verborum solutorum, ea multo difficilius retinebit, quam si cadem verba în forma narrationis tradam. 82. Corroboratur etiam absque ope intellectus, scilicet a vi. qua imaginatio aut sensus, quem vocant communem, afficitur ab aliqua re singulari corporea. Dico singularem; imaginatio enim tantum a singularibus afficitur. Nam si quis legerit ex. gr. unam tantum fabulam amatoriam, cam optime retinebit. quam diu non legerit plures alias eius generis, quia tum sola viget in imaginatione. Sed si plures sint eiusdem generis, simul omnes imaginamur, et facile confundimur. Dico etiam corpoream: nam a solis corporibus afficitur imaginatio. Ouum itaque memoria ab intellectu corroboretur, et etiam sine intellectu, inde concluditur, eam quid diversum esse ab intellectu, et circa intellectum in se spectatum nullam dari memoriam, neque oblivio-83. Quid ergo erit memoria? Nihil aliud, quam sensatio impressionum cerebri simul cum cogitatione ad determinatam durationem\*) sensationis: quod etiam ostendit reminiscentia. Nam ibi anima cogitat de ilia sensatione: sed non sub continua duratione; et sic idea istius sensationis non est ipsa duratio sensationis, id est. ipsa memoria. An vero ideae ipsae aliquam patiantur corruptionem, videbimus in philosophia. Et si hoc alicui valde absurdum videatur, sufficiet ad nostrum propositum, ut cogitet. quod, quo res est singularior, eo facilius retineatur, sicut ex exemplo comoediae modo allato patet. Porro quo res intelligibilior, eo etiam facilius retinetur. Unde maxime singularem et tantummodo intelligibilem non poterimus non retinere.

84. Sic itaque distinximus inter ideam veram et ceteras perceptiones, ostendimusque, quod ideae fictae, falsae et ceterae habeant suam originem ab *imaginatione*, hoc est, a quibusdam sensationibus fortuitis (ut sic loquar) atque solutis, quae non

<sup>\*)</sup> Si vero duratio sit indeterminata, memoria eius rei est imperfecta, quod quisque etiam videtur a natura didicisse. Saepe enim, u diciu melius credamus in eo, quod dicit. rogamus, quando et ubi id contigerit. Quamvis etiam ideae ipsae suam habeant durationem in mente, tamen quum assueti simus durationem determinare ope alicuius mensurae motus, quod etiam ope imaginationis fit, ideo nullam adhuc memoriam observamus, quae sit purae mentis. Sp.

oriuntur ab ipsa mentis potentia, sed a causis externis, prout corpus sive somniando sive vigilando varios accipit motus. Vel si placet, hic per imaginationem quicquid velis cape, modo sit quid diversum ab intellectu, et unde anima habeat rationem patientis. Perinde enim est quicquid capias, postquam novimus eandem quid vagum esse, et a quo anima patitur, et simul etiam novimus, quomodo ope intellectus ab eadem liberamur. Quare etiam nemo miretur, me hic nondum probare, dari corpus et alia necessaria, et tamen loqui de imaginatione, de corpore et eius constitutione. Nempe, ut dixi, est perinde quid capiam, postquam novi. esse quid vagum etc.

85. At ideam veram simplicem esse ostendimus aut ex simplicibus compositam, et quae ostendit, quomodo et cur aliquid sit aut factum sit, et quod ipsius effectus obiectivi in anima procedunt ad rationem formalitatis ipsius objecti; id quod idem est, ac veteres dixerunt, nempe veram scientiam procedere a causa ad effectus; nisi quod nunquam, quod sciam, conceperunt, uti nos hic, animam secundum certas leges agentem et quasi aliquod automatum spirituale. 86. Unde, quantum in ipitio licuit, acquisivimus notitiam nostri intellectus, et talem normam verae ideae. ut iam non vereamur, ne vera cum falsis aut fictis confundamus; nec etiam mirabimur, cur quaedam intelligamus, quae nullo modo sub imaginationem cadunt, et alia sint in imaginatione, quae prorsus oppugnant intellectum: alia denique cum intellectu conveniant. Quandoquidem novimus operationes illas, a quibus imaginationes producuntur, fieri secundum alias leges prorsus diversas a legibus intellectus, et animam circa imaginationem tantum habere rationem patientis. 87. Ex quo etiam constat. quam facile ii in magnos errores possunt delabi, qui non accurate distinxerunt inter imaginationem et intellectionem. In hos ex. gr. quod extensio debeat esse in loco, debeat esse finita, cuius partes ab invicem distinguuntur realiter, quod sit primum et unicum fundamentum omnium rerum, et uno tempore maius spatium occupet, quam alio, multaque eiusmodi alia, quae omnia prorsus oppugnant veritatem, ut suo loco ostendemus.

88. Deinde quum verba sint pars imaginationis, hoc est, quod, prout vage ex aliqua dispositione corporis componuntur in me-

moria, multos conceptus fingamus, ideo non dubitandum, quin etiam verba, aeque ac imaginatio, possint esse causa multorum magnorumque errorum, nisi magnopere ab ipsis caveamus. 89. Adde quod sint constituta ad libitum et ad captum vulgi, adeo ut non sint nisi signa rerum, prout sunt in imaginatione, non autem prout sunt in intellectu; quod clare patet ex eo, quod omnibus iis, quae tantum sunt in intellectu, et non in imaginatione, nomina imposuerunt saepe negativa, uti sunt, incorporeum, infinitum etc.; et etiam multa, quae sunt revera affirmativa, negative exprimunt, et contra, uti sunt increatum, independens, infinitum, immortale etc., quia nimirum horum contraria multo facilius imaginamur: ideoque prius primis hominibus occurrerunt, et nomina positiva usurparunt. Multa affirmamus et negamus, quia natura verborum id affirmare et negare patitur, non vero rerum natura; adeoque hac ignorata facile aliquid falsum pro vero sumeremus.

90. Vitamus praeterea aliam magnam causam confusionis, et quae facit, quo minus intellectus ad se reflectat. Nempe quum non distinguimus inter imaginationem et intellectionem, putamus ca, quae facilius imaginamur, nobis esse clariora, et id, quod imaginamur, putamus intelligere. Unde quae sunt postponenda, anteponimus, et sic verus ordo progrediendi pervertitur, nec aliquid legitime concluditur.

## XII. Methodi pars secunda. De duplici perceptione.

91. Porro, ut tandem ad secundam partem huius methodi') perveniamus, proponam primo nostrum scopum in hac methodo, ac deinde media, ut eum attingamus. Scopus itaque est claras et distinctas habere ideas, tales videlicet, quae es pura mente, et non ex fortuitis motibus corporis factae sint. Deinde omnes ideae ad unam ut redigantur, conabimur eas tali modo concatenare et ordinare, ut mens nostra, quoad eius fieri potest, referat obiective formalitatem naturae, quoad totam et quoad eius partes.

<sup>°)</sup> Praecipua huius partis regula est, ut ex prima parte sequitur, recensere omnes ideas, quas ex puro intellectu in nobis invenimus, ut eae ab iis, quas imaginamur, distinguantur; quod ex proprietatibus uniuscuiusque, nempeimaginationis et intellectionis, erit eliciendura. Sp.

92. Quoad primum, ut iam tradidimus, requiritur ad nostrum ultimum finem, ut res concipiatur vel per solam suam essentiem vel per proximam suam causam. Scilicet si res sit in se, sive ut vulgo dicitur, causa sui, tum per solam suam essentiam dehebit intelligi: si vero res non sit in se, sed requirat causam, ut existat. tum per proximam suam causam debet intelligi. Nam revera cognitio effectus nihil aliud est, quam perfectiorem causae cognitionem acquirere.") 93. Unde nunquam nobis licebit, quam diu de inquisitione rerum agimus, ex abstractis aliquid concludere, et magnopere cavebimus, ne misceamus ea, quae tantum sunt in intellectu. cum iis. quae sunt in re. Sed optima conclusio erit depromenda ab essentia aliqua particulari affirmativa, sive a vera et legitima definitione. Nam ab axiomatis solis universalibus non potest intellectus ad singularia descendere, quandoquidem axiomata ad infinita se extendunt, nec intellectum magis ad unum, quam ad aliud singulare contemplandum determinant. 94. Quare recta inveniendi via est ex data aliqua definitione cogitationes formare: quod co felicius et facilius procedet, quo rem aliquam melius definiverimus. Quare cardo totius huius secundae methodi partis in hoc solo versatur, nempe in conditionibus bonae definitionis cognoscendis, et deinde in modo eas inveniendi. Primo itaque de conditionibus definitionis agam.

## XIII. De conditionibus definitionis.

95. Definitio ut dicatur persecta, debebit intimam essentiam rei explicare, et cavere, ne eius loco propria quaedam usurpemus. Ad quod explicandum, ut alia exempla omittam, ne videar aliorum errores velle detegere, adseram tantum exemplum alicuius rei abstractae, quae perinde est, quomodocumque definiatur, circuli scilicet: quod si definiatur, esse figuram aliquam, cuius lineae a centro ad circumferentiam ductae sunt aequales, nemo non videt talem definitionem minime explicare essentiam circuli, sed tantum eius aliquam proprietatem. Et quamvis, ut dixi, circa figuras et cetera entia rationis hoc parum referat, multum tamen refer

<sup>\*)</sup> Nota, quod hinc appareat, nihil nos de natura posse intelligere, quin simul cognitionem primae causae sive Dei ampliorem reddamus. Sp.

circa entia physica et realia: nimirum, quia proprietates rerum non intelliguntur, quam diu earum essentiae ignorantur; si autem has praetermittimus, necessario concatenationem intellectus, quae naturae concatenationem referre debet, pervertemus, et a nostro scopo prorsus aberrabimus. 96. Ut itaque hoc vitio liberemur, erunt haec observanda in definitione.

- I. Si res sit creata, definitio debebit, uti diximus, comprehendere causam proximam. Ex. gr. circulus secundum hanc legem sic esset definiendus: eum esse figuram, quae describitur a linea quacumque, cuius alia extremitas est fixa, alia mobilis, quae definitio clare comprehendit causam proximam.
- II. Talis requiritur conceptus rei sive definitio, ut omnes proprietates rei, dum sola, non autem cum aliis coniuncta spectatur, ex ea concludi possint, uti in hac definitione circuli videre est. Nam ex ea clare concluditur omnes lineas a centro ad circumferentiam ductas aequales esse; quodque hoc sit necessarium requisitum definitionis, adeo per se est attendenti manifestum, ut non videatur operae pretium in ipsius demonstratione morari, nec etiam ostendere ex hoc secundo requisito omnem definitionem debere esse affirmativam. Loquor de affirmatione intellectiva, parum curando verbalem, quae propter verborum penuriam poterit fortasse aliquando negative exprimi, quamvis affirmative intelligatur.
  - 97. Definitionis vero rei increatae haec sunt requisita.
- I. Ut omnem causam secludat, hoc est, obiectum nullo alio praeter suum esse egeat ad sui explicationem.
- Ut data eius rei definitione nullus maneat locus quaestioni, an sit.
- III. Ut nulla quoad mentem habeat substantiva, quae possint adiectivari, hoc est, ne per aliqua abstracta explicetur.
- IV. Et ultimo (quamvis hoc notare non sit valde necessarium) requiritur, ut ab eius definitione omnes eius proprietates concludantur. Ouae etiam omnia attendenti accurate fiunt manifesta.
- 98. Dixi etiam, quod optima conclusio erit depromenda ab essentia aliqua particulari affirmativa. Quo enim specialior est idea, eo distinctior, ac proinde clarior est. Unde cognitio particularium quam maxime nobis quaerenda est.

sentiam et ordinem et unionem habebi videre, apprime nobis esse necessarit sicis sive ab entibus realibus omnes no grediendo, quoad eius fieri potest, ab uno ente reali ad aliud ens reale, e et universalia non transcamus, sive u cludamus, sive ut ca ab aliquo reali n enim verum progressum intellectus tandum, me hic per seriem causaru telligere seriem rerum singularium n seriem rerum fixarum aeternarumque larium mutabilium impossibile foret l quum propter earum omnem numeru tum propter infinitas circumstantias unaquaeque potest esse causa, ut Ouandoquidem earum existentia nu earundem essentia, sive (ut iam dix 101. Verumenimyero neque ctiam ( telligamus: siquidem rerum singu non sunt depromendae ab earum ser hic nihil aliud nobis praebeat praete



potentiam erunt nobis tanquam universalia sive genera definitionum rerum singularium mutabilium, et causae proximae omnium rerum.

- 102. Sed quum hoc ita sit, non parum difficultatis videtur subesse, ut ad horum singularium cognitionem pervenire possimus; nam omnia simul concipere res est longe supra humani intellectus vires. Ordo autem, ut unum ante aliud intelligatur, uti diximus, non est petendus ab corum existendi serie, neque etiam a rebus aeternis. Ibi enim omnia haec sunt simul natura. Unde alia auxilia necessario sunt quaerenda praeter illa, quibus utimur ad res aeternas earumque leges intelligendum; attamen non est huius loci ea tradere, neque etiam opus est, nisi postquam rerum aeternarum earumque infallibilium legum sufficientem acquisiverimus cognitionem, sensuumque nostrorum natura nobis innotuerit.
- 103. Antequam ad rerum singularium cognitionem accingamur, tempus erit, ut ea auxilia tradamus, quae omnia eo tendent, ut nostris sensibus sciamus uti, et experimenta certis legibus et ordine facere, quae sufficient ad rem, quae inquiritur, determinandam, ut tandem ex iis concludamus, secundum quasnam rerum aeternarum leges facta sit, et intima eius natura nobis innotescat, ut suo loco ostendam. Hic, ut ad propositum revertar, tantum enitar, tradere, quae videntur necessaria, ut ad cognitionem rerum aeternarum pervenire possimus, earumque definitiones formemus conditionibus supra traditis.
- 104. Quod ut fiat, revocandum in memoriam id, quod supra diximus, nempe quod, ubi mens ad aliquam cogitationem attendit, ut ipsam perpendat, bonoque ordine ex ea deducat quae legitime sunt deducenda, si ea falsa fuerit, falsitatem deteget; sin autem vera, tum feliciter perget sine ulla interruptione res veras inde deducere: boc, inquam, ad nostram rem requiritur. Nam ex nullo fundamento cogitationes nostrae terminari queunt. 105. Si igitur rem omnium primam investigare velimus, necesse est dari aliquod fundamentum, quod nostras cogitationes eo dirigat. Deinde quia methodus est ipsa cognitio reflexiva, hoc fundamentum, quod nostras cogitationes dirigere debet, nullum aliud potest esse, quam cognitio eius, quod formam veritatis constituit, et cognitio intel-

lectus eiusque proprietatum et virium. Hac enim acquisita fundamentum habebimus, a quo nostras cogitationes deducemus, et viam, qua intellectus, prout eius fert capacitas, pervenire poterit ad rerum aeternarum cognitionem, habita nimirum ratione virium intellectus.

## XV. De viribus intellectus eiusque proprietatibus.

106. Quod si vero ad naturam cogitationis pertineat veras formare ideas, ut in prima parte ostensum, hic iam inquirendum, quid per vires et potentiam intellectus intelligamus. Quoniam vero praecipua nostrae methodi pars est. vires intellectus eiusque naturam optime intelligere, cogimur necessario (per ea quae in hac secunda parte methodi tradidi), haec deducere ex ipsa cogitationis et intellectus definitione. 107. Sed hucusque nullas regulas inveniendi definitiones habuimus, et quia eas tradere non possumus, nisi cognita natura sive definitione intellectus eiusque potentia, hinc seguitur, quod vel definitio intellectus per se debet esse clara, vel nihil intelligere possumus. Illa tamen per se absolute clara non est. Attamen quia eius proprietates, ut omnia. quae ex intellectu habemus, clare et distincte percipi nequeunt nisi cognita earum natura: ergo definitio intellectus per se innotescet, si ad eius proprietates, quas clare et distincte intelligimus, attendamus. Intellectus igitur proprietates hic enumeremus easque perpendamus, deque nostris innatis instrumentis\*) agere incipiamus.

108. Intellectus proprietates, quas praecipue notavi et clare intelligo, hae sunt.

I. Quod certitudinem involvat, hoc est, quod sciat res ita esse formaliter, ut in ipso obiective continentur.

II. Quod quaedam percipiat, sive quasdam formet ideas absolute, quasdam ex aliis. Nempe quantitatis ideam format absolute, nec ad alias attendit cogitationes; motus vero ideas non nisi attendendo ad ideam quantitatis.

III. Quas absolute format, infinitatem exprimunt; at determinatas ex aliis format. Ideam enim quantitatis, si eam per cau-

<sup>\*)</sup> Vide supra §. 29, sqq.

sam percipit, tum quantitatem determinat, ut quum ex motu alicuius plani corpus, ex motu lineae vero planum, ex motu denique puncti lineam oriri percipit; quae quidem perceptiones non inserviunt ad intelligendam, sed tantum ad determinandam quantitatem. Quod inde apparet, quia eas quasi ex motu oriri concipimus, quum tamen motus non percipiatur nisi percepta quantitate, et motum etiam ad formandam lineam in infinitum continuare possumus, quod minime possemus facere, si non haberemus ideam infinitae quantitatis.

IV. Ideas positivas prius format, quam negativas.

V. Res non tam sub duratione, quam sub quadam specie aeternitatis percipit et numero infinito; vel potius ad res percipiendas nec ad numerum, nec ad durationem attendit. Quum autem res imaginatur, eas sub certo numero determinata duratione et quantitate percipit.

VI. Ideae, quas claras et distinctas formamus, ita ex sola necessitate nostrae naturae sequi videntur, ut absolute a sola nostra potentia pendere videantur; confusae autem contra. Nobis enim invitis saepe formantur.

VII. Ideas rerum, quas intellectus ex aliis format, multis modis mens determinare potest: ut ad determinandum ex. gr. planum ellipseos, fingit stylum chordae adhaerentem circa duo centra moveri, vel concipit infinita puncta eandem semper et certam rationem ad datam aliquam rectam lineam habentia, vel conum plano aliquo obliquo sectum, ita ut angulus inclinationis major sit angulo verticis coni, vel aliis infinitis modis.

VIII. Ideae quo plus perfectionis alicuius obiecti exprimunt, eo perfectiores sunt. Nam fabrum, qui fanum aliquod excogitavit, non ita admiramur, ac illum, qui templum aliquod insigne excogitavit.

109. Reliqua, quae ad cogitationem referentur, ut amor, laetitia etc. nihil moror; nam nec ad nostrum institutum praesens faciunt, nec etiam possunt concipi nisi percepto intellectu. Nam perceptione omnino sublata ea omnia tolluntur.

110. Ideae falsae et fictae nihil positivum habent (ut abunde ostendimus), per quod falsae aut fictae dicuntur; sed ex solo de-

### 42 DE INTELLECTUS EMENDATIONE TRACTATUS XV.

fectu cognitionis ut tales considerantur. Ideae ergo falsae et fictae, quatenus tales, nihil nos de essentia cogitationis docere possunt; sed haec petenda ex modo recensitis proprietatibus positivis, hoc est, iam aliquid commune statuendum est, ex quo hae proprietates necessario sequantur, sive quo dato hae necessario dentur, et quo sublato haec omnia tollantur.

Roliqua desiderantur.

## IV.

# BENEDICTI DE SPINOZA

# T R A C T A T U S

# POLITICUS

IN QUO DEMONSTRATUR, QUONODO SOCIETAS UBI IMPERIUM MON-ARCHICUM LOCUM HABET, SICUT ET EA UBI OPTIMI IMPERANT, DEBET INSTITUI, NE IN TYRANNIDEM LABATUR ET UT PAX LIBERTASQUE CIVIUM INVIOLATA MANEAT.



### ΕX

# PRAEFATIONE EDITORIS

B. D. S. OPERUM POSTHUMORUM.

— Tractatum politicum auctor noster paulo ante obitum composuit. Sunt in eo et accuratae cogitationes et stylus clarus. Suam sententiam, relictis multorum politicorum opinionibus, solidissime in eo proponit et consequentia ex antecedentibus passim elicit. Agit in quinque prioribus capitibus de politica in genere, in sexto et septimo de monarchia, in octavo, nono et decimo de aristocratia, undecimum denique initium est imperii democratici. Mors autem intempestiva fuit in causa, quod hunc tractatum non absolverit et quod nec de legibus, nec de variis quaestionibus, quae politicam spectant, tractaverit, uti videre est ex epistola auctoris ad amicum subsequenti, quae praefationis loco huic tractatui politico apte praefigi et inservire poterit.

Amice dilecte, grata tua mihi heri tradita est. Gratias pro cura tam diligenti, quam pro me geris, ex animo ago. Hanc occasionem non praetermitterem, nisi in quadam re essem occupatus, quam utiliorem iudico, quaeque tibi, ut credo, magis arridebit, nempe in tractatu politico concinnando, quem ante aliquod tempus te auctore inchoavi. Huius tractatus capita ex iam sunt absoluta. Primum ad ipsum opus introductionem quasi continet. Secundum tractat de iure naturali; tertium de iure summarum potestatum; quartum quaenam negotia politica a summarum potestatum gubernatione pendeant; quintum quidnam sit illud extremum et summum, quod societas

potest considerare; et se atum que ratione imperium monarchicum debeat institui, ne in tyrannidem labatur. Impressentierum caput septimum tracto, in quo omnia praecedentis sexti capitis membra ordinem bene ordinatas monarchias concernentis methodice demonstro. Poste a ed aristocraticum et populare imperium, denique ad leges aliasque particulares quaestiones politicam spectantes transibo. Hisce vale.

Patet hine auctoris scopus; sed morbo impeditus et morte abreptus hoc opus non ulterius, quam ad finem aristocratiae perducere valuit, quemadmodum lector ipse experietur.

# INDEX.

#### CAP. I. Introductio.

- 1-3. De politices theoria et praxi.
- L De auctoris consilio.
- 5. De vi affectuum in hominibus.
- 6. 7. Imperii causas et fundamenta naturalia non ex rationis documentis petenda, sed ex hominum communi natura seu conditione deducenda esse.

#### CAP. II. De iure naturali.

- 1. Ius naturale et civile.
- 2. Essentia idealis et realis.
- 3-5. Quid sit ius naturae.
- 6. Vulgaris de libertate opinio. De primi hominis lapsu.
- 7-10. De libertate et necessitate.
- 11. Liber est qui ratione ducitur.
- 12. De fide data et naturae iure solvenda.
- 13. De necessitudinibus inter homines junctis.
- 14. Homines ex natura hostes.
- Quo plures in unum conveniunt, eo omnes simul plus iuris habent.
   Unusquisque tanto minus habet iuris, quanto reliqui simul ipso potentiores sunt.
- 17. De imperio eiusque triplici genere.
- 18. In statu naturali peccatum non dari.
- 19-21. Quid sit peccatum et obsequium.
- 22. Homo liber.
- 23. Iustus et iniustus.
- 24. Laus et vituperium.

#### CAP. III. De iure summarum potestatum.

- 1. Civitas, respublica, cives, subditi.
- 2. Imperii ius i. q. naturae ius.
- 3. 4. Ex civitatis instituto civi non licet ex suo ingenio vivere.
- 5-9. Unusquisque civis non sui, sed civitatis iuris est.
- 10. De religione quaestio.
- 11. 12. De summarum potestatum iure in reliqua.
- 13. Duae civitates natura hostes.
- 14-18. De statu foederis, belli, pacis.

#### INDRY.

### CAP. IV. De negotiis publicis.

- 1-3. Negotia quae ad rempublicam spectant.
- 4-6. Quo sensu dici possit, civitatem peccare; que non.

## CAP. V. De optimo imperii statu.

- Optimum quod ex praescripto rationis instituitur.
   Einis status civilis. Imperium eptimum.
- 7. Macchiavellus eiusque consilium.

### CAP. VI. De menarchia.

- 1-3. De causis imperii instituendi.
- 4. De potestate ad unum conferenda.
- 5-8. De natura imperii monarchici.

## De fundamentis imperil monarchici.

- 9. De urbibus.
- 10. De militia ciusque ducibus.
- 11. De civibus in familias dividendis.
- 12. De agris et domibus.
- 13. 14. De rege electo et nobilibus.
- 15. 16. De regis consiliariis.
- 17-25. De concilii supremi officiis.
- 26-29. De concilio alio ad iustitiam administrandam.
- 30. De aliis conciliis subordinatis.
- 31. De militiae stipendils.
- 32. De peregrinorum iure.
- 33. De legatis.
- 34. De regis domesticis et corporis custodibus.
- 85. De bello inferendo.
- 36. De matrimonio regis.
- 37. Imperium indivisibile esse debet.
- 38. De herede imperii.
- 39. De civium obsequio.
- 40. De religione.

#### CAP. VII. De monarchia.

### Imperii monarchici fundamentorum demonstratio.

- 1. Monarcha non absoluté eligitur. Persarum reges. Ulisses.
- 2. Natura imperii monarchici est optima et vera.
- 3. Necesse est ut monarcha consiliarios habeat.
- 4. Consiliarii necessario debent eligi-
- 5. Ius regis est, unam ex latis concilii sententiis eligere.
- 6-11. Magnae huius supremi concilii utilitates.
- 12. Militia ex solis civibus componatur.
- 13. Qua ratione consiliarii sint eligendi.
- 14. 15. Regis securitas. Testimonia historica.
- 16. Urbes muniendae.
- 17. De militibus auxiliariis militiaeque imperatoribus.
- 18. Cives inter se familiis distinguendi.

- 19. Solum communis civitatis iuris esto.
- 20. Nobiles nulli nisi a rege oriundi.
- 21. Iudices in annos quosdam constituendi.
- 22. Militiae nullum decernendum esse stipendium.
- 23. De peregrinis et regis sanguine propinquis.
- 24. De regis matrimonii periculis. Testimonia historica.
- 25. De iure succedendi in regno.
- 26. De iure Deum colendi.
- 27. Natura una et communis hominum omnium est.
- 28. De imperio omnium constantiore.
- 29. De imperii consiliis vix celandis.
- 30. Exemplum Arragonensium imperii.
- 31. Multitudinem satis amplam libertatem sub rege servare posse.

#### CAP. VIII. De aristocratia.

- 1. Quid sit imperium aristocraticum. Patricii.
- 2. Imperium aristocraticum magno patriciorum numero constare debet.
- 3. Discrimen inter monarchiam et aristocratiam.
- 4-6. Imperium aristocraticum magis quam monarchicum ad absolutum accedit.
- 7. Idem libertati conservandae aptius est. Fundamenta imperii aristocratici, ubi una urbs totius imperii caput est.
- 8. De urbibus muniendis.
- 9. De militia eiusque ducibus.
- 10. De agris et fundis vendendis.
- 11. De concilio supremo patriciorum.
- 12. De causis interitus aristocratici imperii.
- 13. Primaria huius imperii lex, ne paulatim in oligarchiam transeat.
- 14. 15. Patricii eligendi ex familiis quibusdam.
- 16. De loco et tempore congregationis.
- 17. De officiis concilii supremi.
- 18. De concilii rectore seu principe.
- 19. Aequalitas inter patricios servanda.
- 20-25. De syndicis eorumque officiis.
- 26, 27. De imperii ministris.
- 28. Suffragia calculis ferenda.
- 29-33. De senatu s. secundo concilio.
- 34-36. De senatus praesidibus eorumque vicariis. Consules. 37-41. De tribunali s. iudicum collegio.
- 42. Proconsules urbium et provinciarum. Ius urbium vicinarum.
- 43. Iudices in urbe quavis constituendi.
- 44. Ministri imperii ex plebe eligendi. De eis qui sunt a secretis.
- 45. De aerarii tribunis.
- 46. De religionis exercendae et dicendi libertate.
- 47. De habitu et statu patriciorum.
- 48. De jurejurando.
- 49. De academiis et libertate docendi.

#### CAP. IX. De aristocratia.

- 1. De imperio aristocratico quod plures urbes tenent.
- 2. Urbes unitae.
- 3. De rationibus inter utramque aristocratiam paribus.
- 4. De communi urbium vinculo per senatum et forum.
- 5. Imperii concilium supremum et senatus.
- De hoc concilio convocando, de ducibus exercitus et legatis eligendis, de ordinum praesidibus, indicibus al.
- 7. De cohortium ducibus et militiae tribunis.
- 8. De vectigalibus.
- 9. De senatorum emolumentis et conveniendi loco.
- 10. De conciliis et syndicis singularum urbium.
- 11. Urbium consules.
- 12. Urbium iudices.
- 13. De urbibus quae sui furis non sunt.
- 14. 15. Hoc imperium aristocraticum alteri praeferendum.

## CAP. X. De aristocratia.

- 1. Primaria causa, cur aristocratica imperia dissolvuntur. De dicta-
- 2. De concilio supremo.
- 3. De plebis tribunis Romanorum.
- 4. De syndicorum auctoritate.
- 5. Leges sumptuariae.
- 6. 7. Vitia non directe, sed indirecte prohibenda esse.
- 8. Honores et praemia refutantur.
- 9. 10. Imperium aristocraticum stare potest.

#### CAP. XI. De democratia.

- 1. 2. Discrimen democratiae et aristocratiae.
- 3. De natura democratiae.
- 4. Feminae a regimine secludendae.

## CAP. L. Introductio.

- 1. Affectus, quibus conflictamur, concipiunt philosophi veluti vitia, in quae homines sua culpa labuntur; quos propterea ridere, flere, carpere vel (qui sanctiores videri volunt) detestari solent. Sic ergo se rem divinam facere et sapientiae culmen attingere credunt, quando humanam naturam, quae nullibi est, multis modis laudare et eam, quae revera est, dictis lacessere norunt. Homines namque non ut sunt, sed ut eosdem esse vellent, concipiunt. Unde factum est, ut plerumque pro ethica satyram scripserint, et ut nunquam politicam conceperint, quae possit ad usum revocari; sed quae pro chimaera haberetur, vel quae in Utopia vel in illo poëtarum aureo saeculo, ubi scilicet minime necesse erat, institui potuisset. Quum igitur omnium scientiarum, quae usum habent, tum maxime politices theoria ab ipsius praxi discrepare creditur, et regendae reipublicae nulli minus idonei aestimantur, quam theoretici seu philosophi.
- 2. At politici contra hominibus magis insidiari, quam consulere creduntur, et potius callidi, quam sapientes aestimantur. Docuit nimirum eosdem experientia, vitia fore, donec homines. Humanam igitur malitiam praevenire dum student, idque iis artibus, quas experientia longo usu docuit, et quas homines magis metu, quam ratione ducti exercere solent, religioni adversari videntur, theologis praecipue, qui credunt summas potestates debere negotia publica tractare secundum easdem pietatis regulas, quibus vir privatus tenetur. Ipsos tamen politicos multo felicius de rebus politicis scripsisse, quam philosophos, dubitari non potest. Nam quoniam experientiam magistram habuerunt, nihil docuerunt, quod ab usu remotum esset.
- Et sane mihi plane persuadeo, experientiam omnia civitatum genera, quae concipi possunt, ut homines concorditer vivant, et simul media, quibus multitudo dirigi seu quibus intra certos

limites contineri debeat, ostendisse; ita ut non credam, nos posse aliquid, quod ab experientia sive praxi non abhorreat, cogitatione de hac re assequi, quod nondum expertum compertumque sit. Nam homines ita comparati sunt, ut extra commune aliquod iss vivere nequeant; iura autem communia et negotia publica a viris acutissimis, sive astutis sive callidis, instituta et tractata sant; adeoque vix credibile est, nos aliquid, quod communi societati ex usu esse queat, posse concipere, quod occasio seu casus non obtulerit, quodque homines communibus negotiis intenti suaeque securitati consulentes non viderint.

4. Quum igitur animum ad politicam applicuerim, nimit quod novum vel inauditum est, sed tantum ea, quae cum prazi optime conveniunt, certa et indubitata ratione demonstrare, ant ex ipsa humunae naturae conditione deducere intendi; et ut ea, quae ad hanc scientiam spectant, eadem animi libertate, qua res mathematicas solemus, inquirerem, sedulo curavi, humanas actiones non ridere, non lugere, neque detestari, sed intelligere: atque adeo humanos affectus, ut sunt amor, odium, ira, invidia, gloria, misericordia et reliquae animi commotiones non ut humanae naturae vitia, sed ut proprietates contemplatus sum, quae ad ipsam ita pertinent, ut ad naturam aëris aestus, frigus, tempestas, tonitru et alia huiusmodi, quae, tametsi incommoda sant. necessaria tamen sunt, certasque habent causas, per quas eorum naturam intelligere conamur, et mens eorum vera contemplatione aeque gaudet, ac earum rerum cognitione, quae sensibus gratae sant.

5. Est enim hoc certum et in nostra ethica verum essa demonstravimus\*), homines necessario affectibus esse obnoxios et in constitutos esse, ut eorum, quibus male est, misereantur, et quibus bene est, invideant, et ut ad vindictam magis, quam ad misericordiam sint proni, et praeterea unumquemque appetere, ut reliqui ex ipsius ingenio vivant, et ut probent, quod ipse probat, et quod ipse repudiat, repudient. Unde fit, ut quum omnes pariter appetant primi esse, in contentiones veniant et, quantum possunt, nitantur se invicem opprimere, et qui victor evadit me

Vid. Spinozae ethic. p. III. et IV, inprimis IV, 4. coroll. III. 31. schol. et 32. schol. IV. append. 13.

gis glorietur, quod alteri obfuit, quam quod sibi profuit. Et quamvis omnes persuasi sint, religionem contra docere, ut unusquisque proximum tanquam se ipsum amet, hoc est, ut ius alterius perinde ac suum desendat, hanc tamen persuasionem in affectus parum posse ostendimus. Valet quidem in articulo mortis, quando scilicet morbus ipsos affectus vicit et homo segnis iacet, vel in templis, ubi homines nullum exercent commercium; at minime in foro vel in aula, ubi maxime necesse esset. Ostendimus praeterea, rationem multum quidem posse affectus coërcere et moderari; sed simul vidimus viam, quam ipsa ratio docet, perarduam esse¹), ita ut, qui sibi persuadent posse multitudinem vel qui publicis negotiis distrahuntur, induci, ut ex solo rationis praescripto vivant, saeculum poëtarum aureum seu sabulam somnient.

- 6. Imperium igitur, cuius salus ab alicuius fide pendet et cuius negotia non possunt recte curari, nisi ii, qui eadem tractant, fide velint agere, minime stabile erit, sed, ut permanere possit, res eius publicae ita ordinandae sunt, ut qui easdem administrant, sive ratione ducantur sive affectu, induci nequeant, ut male fidi sint seu prave agant. Nec ad imperii securitatem refert, quo animo homines inducantur ad res recte administrandum, modo res recte administrentur. Animi enim libertas seu fortitudo privata virtus est: at imperii virtus securitas.
- 7. Denique quia omnes homines sive barbari sive culti sint, consuetudines ubique iungunt et statum aliquem civilem formant, ideo imperii causas et fundamenta naturalia non ex rationis documentis petenda, sed ex hominum communi natura seu conditione deducenda sunt, quod in sequenti capite facere constitui.

## CAP. II. De iure naturali.

1. In nostro tractatu theologico-politico de i ure naturali et civili egimus<sup>2</sup>) et in nostra ethica expliculmus, quid peccatum, quid meritum, quid institia, quid injustitia<sup>3</sup>) et quid de-

<sup>1)</sup> Vid. eth. V. 42. schol.

<sup>2)</sup> Vid. tract. theol.-pol. cap. 16.

<sup>3)</sup> Vid. ethic. IV, 37. schol. 2.

nique humana libertas sit.\*) Sed ne ii, qui hunc tractatum legunt, opus habeant ea, quae ad hunc ipsum tractatum maias spectant, in aliis quaerere, ea hic iterum explicare et apodiciss demonstrare constitui.

- 2. Res quaecumque naturalis potest adaequate concipi, sin existat sive non existat. Ut igitur rerum naturalium existent principium, sic earum iu existendo perseverantia ex earum deinitione non potest concludi. Nam earum essentia idealis cades est, postquam existere inceperunt, quam antequam existeres. Ut ergo earum existendi principium ex earum essentia sequimquit, sic nec earum in existendo perseverantia: sed eadem petentia, qua indigent, ut existere incipiant, indigent, ut existen pergant. Ex quo sequitur, rerum naturalium potentiam, que existunt, et consequenter qua operantur, nullam aliam esse posse, quam ipsam Dei aeternam potentiam. Nam si quae alia creat esset, non posset se ipsam, et consequenter neque res naturales conservare; sed ipsa etiam eadem potentia, qua indigeret ut createtur, indigeret ut in existendo perseveraret.
- 3. Hinc igitur, quod scilicet rerum naturalium potentia, qua existunt et operantur, ipsissima Dei sit potentia, facile intelligimus, quid ius naturae sit. Nam quoniam Deus ius ad omnis habet et ius Dei nihil aliud est, quam ipsa Dei potentia, quatenus haec absolute libera consideratur, hinc sequitur, unamquamque rem naturalem tantum iuris ex natura habere, quantum potentiae habet ad existendum et operandum; quandoquidem uniuscuiusque rei naturalis potentia, qua existit et operatur, nulla alia est, quam ipsa Dei potentia, quae absolute libera est.
- 4. Per ius itaque naturae intelligo ipsas naturae leges seu regulas, secundum quas omnia fiunt, hoc est, ipsam naturae potentiam. Atque adeo totius naturae, et consequenter uniuscuiusque individui naturale ius co usque se extendit, quo eius potentia; et consequenter quicquid unusquisque homo ex legibus suae naturae agit, id summo naturae iure agit, tantumque in naturam habet iuris, quantum potentia valet.

<sup>\*)</sup> Vid. ethic. II, 48. et 49. schol.

- 5. Si igitur cum humana natura ita comparatum esset, ut hotines ex solo rationis praescripto viverent, nec aliud conarentur; ma naturae ius, quatenus humani generis proprium esse conderatur, sola rationis potentia determinaretur. Sed homines pagis caeca cupiditate, quam ratione ducuntur; ac proinde hovinum naturalis potentia sive ius non ratione, sed quocumque ppetitu, quo ad agendum determinantur, quoque se conservare pnantur, definiri debet. Equidem fateor, cupiditates illas, quae gratione non oriuntur, non tam actiones, quam passiones esse mmanas. Verum quia hic de naturae universali potentia seu fure rimus, nullam hic agnoscere possumus differentiam inter cupiitates, quae ex ratione, et inter illas, quae ex aliis causis in nobis menerantur; quandoquidem tam hae, quam illae effectus namae sunt; vimque naturalem explicant, qua homo in suo esse meraeverare conatur. Est enim homo, sive sapiens sive ignarus it. naturae pars et id omne, ex quo unusquisque ad agendum deseminatur, ad naturae potentiam referri debet, nempe quatenus sec per naturam huius aut illius hominis definiri potest. Nihil amque homo, seu ratione seu sola cupiditate ductus, agit nisi ecundum leges et regulas naturae, hoc est (per art. 4. huius cap.) s paturae iure.
- 6. At plerique, ignaros naturae ordinem magis perturbare, puam sequi credunt, et homines in natura veluti imperium in imperio concipiunt. Nam mentem humanam a nullis causis naturaibus statuunt produci, sed a Deo immediate creari, a reliquis abus adeo independentem, ut absolutam habeat potestatem sese leterminandi et ratione recte utendi. Sed experientia satis superque docet, quod in nostra potestate non magis sit, mentem sanam, uam corpus sanum habere. Deinde quandoquidem unaquaeque es, quantum in se est, suum esse conservare conatur, dubitare lequaquam possumus, quin, si aeque in nostra potestate esset, am ex rationis praescripto vivere, quam caeca cupiditate duci, mnes ratione ducerentur et vitam sapienter instituerent; quod ninime fit. Nam trahit sua quemque voluptas.\*) Nec theologi sanc difficultatem tollunt, qui scilicet statuunt huius impotentiae

<sup>\*)</sup> Virgil. ecl. 2, 65.

causam humanae naturae vitium seu peccatum esse, quod originem a primi parentis lapsu traxerit. Nam si etiam in primi hominis potestate fuit tam stare, quam labi, et mentis compos erat et natura integra, qui fleri potuit, ut sciens prudensque lansus fuerit? At dicunt, eum a diabolo deceptum fuisse. Verum quis ille fuit, qui ipsum diabolum decepit? Quis, inquam, ipeus omnium creaturarum intelligentium praestantissimum adeo amentem reddidit, ut Dec major esse voluerit? Nonne enim se incum. qui mentem sanam habebat, suumque esse, quantum in se erst. conservare conabatur? Deinde qui fieri potuit, ut ipse primus homo, qui mentis compos erat et suae voluntatis dominus, seduceretur et mente pateretur capi? Nam si potestatem habuit, ratione recte utendi, decipi non potuit; nam quantum in se fait. conatus est necessario suum esse mentemque suam sanam conservare. Atqui supponitur, eum hoc in potestate habuisse: ergo mentem suam sanam necessario conservavit, nec decipi potuit. Ouod ex ipsius historia falsum esse constat. Ac proinde fatendum est, quod in primi hominis potestate non fuerit, ratione recte uti. sed quod, sicuti nos, affectibus fuerit obnoxius.

7. Quod autem homo, ut reliqua individua, suum esse, quantum in se est, conservare conetur, negare nemo potest. Nam si hic aliqua concipi posset differentia, inde oriri deberet, quod homo voluntatem haberet liberam. Sed quo homo a nobis magis liber conciperetur, eo magis cogeremur statuere, ipsum sese necessario debere conservare et mentis compotem esse, quod facile unusquisque, qui libertatem cum contingentia non confundit, mihi concedet. Est namque libertas virtus seu perfectio. Quicquid igitur hominem impotentiae arguit, id ad ipsius libertatem referri nequit. Quare homo minime potest dici liber, propterea quod potest non existere vel quod potest non uti ratione; sed tantum quatenus potestatem habet existendi et operandi secundum humanae naturae leges. Quo igitur hominem magis liberum esse consideramus, eo minus dicere possumus, quod possit ratione non uti et mala prae bonis eligere; et ideo Deus, qui absolute liber existit, intelligit et operatur necessario etiam, nempe ex suae naturae necessitate existit, intelligit et operatur. Nam non dubium est, quin Dous eadem, qua existit, libertate operetur. Ut igitur ex ipsius naturae necessitate existit, ex ipsius etiam naturae necesnitate agit, hoc est, libere absolute agit.

- 8. Concludimus itaque, in potestate uniuscuiusque hominis aon esse ratione semper uti et in summo humanae libertatis fastigio sse: et tamen unumquemque semper, quantum in se est, comri mum esse conservare, et (quia unusquisque tantum juris habet, mantum potentia valet) quicquid unusquisque, sive sapiens sive gnarus, conatur et agit, id summo naturae iure conari et agere. Ex quibus sequitur ius et institutum naturae, sub quo omnes naseuntur homines et maxima ex parte vivunt, nihil, nisi quod nemo tupit et quod nemo potest, prohibere, non contentiones, non odia, non iram, non dolos, nec absolute aliquid, quod appetitus suadet, aversari. Nec mirum. Nam natura non legibus humanae rationis, quae non nisi hominum verum utile et conservationem intendunt, continetur; sed infinitis aliis, quae totius naturae, cuius homo particula est, aeternum ordinem respiciunt, ex cuius sola necessitate omnia individua certo modo determinantur ad existendum et operandum. Quicquid ergo nobis in natura ridiculum, absurdum aut malum videtur, id inde est, quod res tantum ex parte novimus, totiusque naturae ordinem et cohaerentiam maxima ex parte ignoramus, et quod omnia ex praescripto nostrae rationis ut dirigerentur volumus; quum tamen id, quod ratio malum esse dictat, non malum sit respectu ordinis et legum universae naturae, sed tantum solius nostrae naturae legum respectu.
- 9. Praeterea sequitur, unumquemque tam diu alterius esse iuris, quam diu sub alterius potestate est, et eatenus sui iuris, quatenus vim omnem repellere damnumque sibi illatum ex sui animi sententia vindicare, et absolute quatenus ex suo ingenio vivere potest.
- 10. Is alterum sub potestate habet, quem ligatum tenet, vel cui arma et media sese defendendi aut evadendi ademit, vel cui metum iniecit, vel quem sibi beneficio ita devinxit, ut ei potius, quam sibi morem gerere et potius ex ipsius, quam ex sui animi sententia vivere velit. Qui primo vel secundo modo alterum in potestate habet, cias tantum corpus, non mentem tenet; tertio autem vel quarto tam ipsius mentem, quam corpus sui iuris fecit; sed non nisi durante meta vel spe; hac vero aut illo adempto manet alter sui iuris.

11. Indicandi focultas estenus etiam alterius imis ente potest, quaterus mens potest ab altero decipi. Ex quo sequinar, mentum estesus sui iuris omnino esse, quaterus rerte uti potent rationalmo quia humana potentia non tam ex corporis robore, quam ex mentis fortitudine aestimanda est; hinc sequitur, illos menius su iuris esse, qui maxime ratione pollent, quique maxime cudm dicuntur. Atque adeo hominem estenus liberum cannino von, quatenus ratione ducitur, quine estenus liberum cannino von, quatenus ratione ducitur, quine estenus ex causis, quae per salm eius naturam possunt adaequate intelligi, ad agendum determinetur. Ran libertas (ut art. 7. huius cap. ostendimus) agendi necessitatem aut tollit, sed ponit.

12. Pides alicui data, qua aliquis solis verbis polificitus est, se hoc aut illud facturum, quod pro suo iure omittere poterat. vel contra, tam diu rata manet, quam diu eius, qui fidem dedit, non mutatur voluntas. Nam qui potestatem habet solvendi fidem, is revera suo iure non cessit; sed verba tantum dedit. Si igitur ipse, qui naturae iure sui iudex est, iudicaverit, seu recte seu prave (nam errare humanum est), ex fide data plus damni, quam utilitatis sequi, ex suae mentis sententia fidem solvendam esse censet, et naturae iure (per art. 9. huius cap.) eandem solvet.

13. Si duo simul conveniant et vires iungant, plus simul possunt, et consequenter plus iuris in naturam simul habent, quam uterque solus; et quo plures necessitudines sic iunxerint suas, eo omnes simul plus iuris habebunt.

14. Quatenus homines ira, invidia aut aliquo odii affectu conflictantur, eatenus diverse trahuntur et invicem contrarii sunt, et propterea eo plus timendi, quo plus possunt, magisque callidi et astuti sunt, quam reliqua animalia; et quia homines ut plurimum (ut in art. 5. praec. cap. diximus) his affectibus natura sunt obnoxii, sunt ergo homines ex natura hostes. Nam is mihi maximus hostis, qui mihi maxime timendus et a quo mihi maxime cavendum est.

15. Quum autem (per art. 9. huius cap.) in statu naturali tam diu unusquisque sui iuris sit, quam diu sibi cavere potest, ne ab alio opprimatur et unus solus frustra ab omnibus sibi cavere conetur, hinc sequitur, quam diu ius humanum naturale uniuscuius-

que potentia determinatur et uniuscuiusque est, tam diu nullum esse; sed magis opinione, quam re constare, quandoquidem nulla eius obtinendi est securitas. Et certum est, unumquemque tanto minus posse, et consequenter tanto minus iuris habere, quanto maiorem timendi causam habet. His accedit, quod homines vix absque mutuo auxilio vitam sustentare et mentem colere possint. Atque adeo concludimus ius naturae, quod humani generis proprium est, vix posse concipi, nisi ubi homines iura habent communia, qui simul terras, quas habitare et colere possunt, sibi vindicare, seseque munire, vimque omnem repellere et ex communi omnium sententia vivere possunt. Nam (per art. 13. huius cap.) quo plures in unum sic conveniunt, eo omnes simul plus iuris habent; et si scholastici hac de causa, quod scilicet homines in statu naturali vix sui iuris esse possunt, velint hominem entinal sociale dicere, nihil habeo, quod ipsis contradicam.

16. Ubi homines iura communia habent omnesque una veluti mente ducuntur, certum est (per art. 13. huius cap.) eorum unumquemque tanto minus habere iuris, quanto reliqui simul ipso potentiores sunt, hoc est, illum revera ius nullum in naturam habere praeter id, quod ipsi commune concedit ius. Ceterum quicquid ex communi consensu ipsi imperatur, teneri exsequi vel (per art. 4. huius cap.) iure ad id cogi.

17. Hoc ius, quod multitudinis potentia definitur, imperium appellari solet. Atque hoc is absolute tenet, qui curam reipublicae ex communi consensu habet, nempe iura statuendi, interpretandi et abolendi, urbes muniendi, de bello et pace decemendi etc. Quod si haec cura ad concilium pertineat, quod ex communi multitudine componitur, tum imperium democratia appellatur; si autem ex quibusdam tantum selectis, aristocratia, et si denique reipublicae cura et consequenter imperium penes unum sit, tum monarchia appellatur.

18. Ex his, quae in hoc capite ostendimus, perspicuum nobis fit, in statu naturali non dari peccatum, vel si quis peccat, is sibi, non alteri peccat: quandoquidem nemo iure naturae alteri, nisi velit, morem gerere tenetur, nec aliquid bonum aut malum habere, nisi quod ipse ex suo ingenio bonum aut malum esse decernit; et nihil absolute naturae iure prohibetur, nisi quod nemo

potest. Vide art. 5. et 8. huius cap. At peccafame actio est, quae iure fieri nequit. Quod si homines ex naturae instituto tenerentur ratione duci, tum omnes necessario ratione ducerentur. Nam naturae instituta Dei instituta sunt (per art. 2. et 3. hais cap.), quae Deus eadem, qua existit, libertate instituit, quaque adeo ex naturae divinae necessitate consequentur (vide art. 7. huius cap.), et consequenter aeterna sunt, nec violari pessant. Sed homines maxime appetitu sine ratione ducuntur, nec tamen naturae ordinem perturbant, sed necessario sequuntur; ac proise ignarus et animo impotens non magis ex naturae iure tenetur, vitam sapienter instituere, quam aeger tenetur sano corpore esse.

19. Peccatum itaque non nisi in imperio concipi potest, un scilicet quid bonum et quid malum sit ex communi totius imperii iure decernitur et ubi nemo (per art. 16. huius cap.) iure quicquam agit, nisi quod ex communi decreto vel consensu agit. Id enim (ut in praec. art. diximus) peccatum est, quod iure fieri ne quit, sive quod iure prohibetur; obsequium autem est constans voluntas, id exsequendi, quod iure bonum est et ex communi decreto fieri debet.

20. Solemus tamen id etiam peccatum appellare, quod contra sanae rationis dictamen fit, et obsequium constantem voluntatem moderandi appetitus ex rationis praescripto; quod omnino probarem, si humana libertas in appetitus licentia et servitus in rationis imperio consisteret. Sed quia humana libertas eo maior est, quo homo magis ratione duci et appetitus moderari potest, non possumus, nisi admodum improprie, vitam rationalem vocare obsequium, et peccatum id, quod revera mentis impotentia, non autem contra se ipsam licentia est, et per quod homo servus potius, quam liber potest dici. Vide art. 7. et 11. huius cap.

21. Verumenimvero, quia ratio pietatem exercere et animo tranquillo et bono esse docet, quod non nisi in imperio fieri potest, et praeterea quia fieri nequit, ut multitudo una veluti mente ducatur, sicut in imperio requiritur, nisi iura habeat, quae ex rationis praescripto instituta sint; non ergo adeo improprie homines, qui in imperio vivere consueverunt, id peccatum vocant, quod contra rationis dictamen fit, quandoquidem optimi imperii iura (vide art. 18. huius cap.) ex rationis dictamine institui debent. Cur autem

dixerim (art. 18. huius cap.) hominem in statu naturali sibi peccare, si quid peccat, de hoc vide cap. 4. art. 4. et 5., ubi ostenditur, quo sensu dicere possimus, eum, qui imperium tenet et inre naturae politur, legibus adstrictum esse et peccare posse.

22. Ad religionem quod attinet, certum etiam est, hominem eo magis esse liberum et sibi maxime obsequentem, quo Deum magis amat et animo magis integro colit. Verum quatenus non ad naturae ordinem, quem ignoramus, sed ad sola rationis dictamina, anae religionem concernunt, attendimus et simul consideramus. eadem nobis a Deo. quasi in nobis insis loquente, revelari, vel etiam haec eadem prophetis veluti iura fuisse revelata, eatenus, more humano loquendo, dicimus hominem Deo obsequi, qui insum integro animo amat, et contra peccare, qui caeca cupiditate ducitur. Sed interim memores esse debemus, quod in Dei potestate sumus, sicut lutum in potestate figuli, qui ex eadem massa alia vasa ad decus, alia ad dedecus facit 1): atque adeo homo contra haec Dei decreta quidem, quatenus in nostra vel in prophetarum mente tanquam iura inscripta fuerunt; at non contra aeternum Dei decretum, quod in universa natura inscriptum est. anodque totius naturae ordinem respicit, quidquam agere potest.

23. Ut itaque peccatum et obsequium stricte sumptum, sic etiam iustitia et iniustitia non nisi in imperio possunt concipi. Nam nihil in natura datur, quod iure posset dici huius esse et non alterius; sed omnia omnium sunt, qui scilicet potestatem habent sibi eadem vendicandi. At in imperio ubi communi iure decernitur, quid huius, quidque illius sit, ille iustus vocatur, cui constans est voluntas tribuendi unicuique suum; iniustus autem, qui contra conatur id, quod alterius est, suum facere.

24. Ceterum laudem et vituperium affectus esse laetitiae et tristitiae, quos comitatur idea virtutis aut impotentiae humanae tanquam causa, explicuimus in nostra ethica. 2)

<sup>1)</sup> Conf. Pauli epist. ad Rom. 9, 21. 22.

<sup>2)</sup> Vid. Spin. ethic. III, 29. schol.

## CAP. III. De iure summarum potestatum.

- 1. Imperii cuiuscumque status dicitur civilis; imperii autan integrum corpus civitas appellatur, et communia imperii negstia, quae ab eius, qui imperium tenet, directione pendent, respublica. Deinde homines, quatenus ex iure civili omnibus civitatis commodis gaudent, cives appellamus, et subditos, quatenus civitati institutis seu legibus parere tenentur. Denique status civilis tra dari genera, nempe democraticum, aristocraticum et sucaraticum, in art. 17. cap. praeced. diximus. Iam antequam de unequoque seorsim agere incipiam, illa prius demonstrabo, quae al statum civilem in genere pertinent; quorum ante omnia considerandum venit sum mum civitatis seu summarum potestatum ius.
- 2. Ex art. 15. praeced. cap. patet, imperii seu summarum potestatum ius nihil esse praeter ipsum naturae ius, quod potenta non quidem uniuscuiusque, sed multitudinis, quae una velti mente ducitur, determinatur, hoc est, quod unusquisque in stata naturali, sic etiam totius imperii corpus et mens tantum iuris habet, quantum potentia valet. Atque adeo unusquisque civi seu subditus tanto minus iuris habet, quanto ipsa civitas ipso potentior est (vid. art. 16. praeced. cap.), et consequenter unusquisque civis nihil iure agit, nec habet praeter id, quod communi civitatis decreto desendere potest.
- 3. Si civitas alicui concedat ius, et consequenter potestatem (nam alias per art. 12. praeced. cap. verba tantum dedit) vivendi ex suo ingenio, eo ipso suo iure cedit et in eum transfert, cui telem potestatem dedit. Si autem duobus aut pluribus hanc potestatem dedit, ut scilicet unusquisque ex suo ingenio vivat, eo ipso imperium divisit, et si denique unicuique civium hanc eandem potestatem dedit, eo ipso sese destruxit, nec manet amplius civitas, sed redeunt omnia ad statum naturalem, quae omnia ex praecedentibus manifestissima fiunt. Atque adeo sequitur, nulla ratione posse concipi, quod unicuique civi ex civitatis instituto liceat ex suo ingenio vivere, et consequenter hoc ius naturale, quod scilicet unusquisque sui iudex est, in statu civili necessario cessat-

Dico expresse ex civitatis instituto; nam ius naturae uniuscuiusque (si recte rem perpendamus) in statu civili non cessat. Homo namque tam in statu naturali, quam civili ex legibus suae naturae agit, suaeque utilitati consulit. Homo, inquam, in stroque statu spe aut metu ducitur ad hoc aut illud agendum vel mittendum; sed praecipua inter utrumque statum differentia est, quod in statu civili omnes eadem metuant et omnibus una eademque securitatis sit causa et vivendi ratio, quod sane iudicandi famaltatem uniuscuiusque non tollit. Qui enim omnibus civitatis nandatis obtemperare constituit sive eius potentiam metuit, vel quia tranquillitatem amat, is profecto suae securitati suaeque stilitati ex suo ingenio consulit.

- 4. Praeterea concipere etiam non possumus, quod unicuique zivi liceat civitatis decreta seu iura interpretari. Nam si hoc unimique liceret, eo ipso sui iudex esset; quandoquidem unusquisque facta sua specie iuris nullo negotio excusare seu adornare posset, et consequenter ex suo ingenio vitam institueret, qued per art. praeced.) est absurdum.
- 5. Videmus itaque, unumquemque civem non sui, sed civiatis iuris esse, cuius omnia mandata tenetur exsequi, nec ullum
  habere ius decernendi, quid aequum, quid iniquum, quid pium,
  quidve impium sit; sed contra, quia imperii corpus una veluti
  mente duci debet, et consequenter civitatis voluntas pro omnium
  voluntate habenda est, id quod civitas iustum et bonum esse decernit, tanquam ab unoquoque decretum esse censendum est.
  Atque adeo, quamvis subditus civitatis decreta iniqua esse censeat. tenetur nihilo minus eadem exsequi.
- 6. At obiici potest: an non contra rationis dictamen est, se alterius iudicio omnino subiicere? et consequenter: an status cirilis rationi non repugnat? Ex quo sequeretur statum civilem irrationalem esse, nec posse creari nisi ab hominibus ratione destituis; at minime ab iis, qui ratione ducuntur. Sed quoniam ratio nihil contra naturam docet, non potest ergo sans ratio dictare, ut amusquisque sui iuris maneat, quam diu homines affectibus sunt obnoxii (per art. 15. praeced. cap.), hoc est (per art. 5. cap. 1.) ratio hoc posse fieri negat. Adde, quod ratio omnino docet pacem quaerere, quae quidem obtineri nequit, nisi communia civitatis

iura inviolata serventur; atque adeo quo homo ratione ma citur. hoc est (per art. 11. praeced. cap.) quo magis liber constantius civitatis iura servabit et summae potestatis, cui ditus est, mandata exsequetur. Ad quod accedit, quoi civilis naturaliter instituitur ad metum communem adimes communes miserias propellendum; ac proinde id maxime i quod unusquisque, qui ratione ducitur, in statu naturali tur: sed frustra (per art. 15. praeced. cap.). Quapronts mini, qui ratione ducitur, id aliquando ex civitatis man ciendum est. quod rationi repugnare novit, id dampun compensatur bono, quod ex ipso statu civili haurit. Nam etiam lex est, ut ex duobus malis minus eligatur; ac proir ciudere possumus, neminem quicquam contra suae ratior scriptum agere, quatenus id agit, quod jure civitatis fac est: quod nobis facilius unusquisque concedet, postquai cuerimus, quo usque civitatis potentla, et consequente extendit.

- 7. Nam considerandum primum venit, quod sicuti naturali (per art. 11. praeced. cap.) ille homo maxime pot ximeque sui iuris est, qui ratione ducitur; sic etiam ill maxime erit potens et maxime sui iuris, quae ratione fun dirigitur. Nam civitatis ius potentia multitudinis, quae tuti mente ducitur, determinatur. At haec animorum ul cipi nulla ratione posset, nisi civitas id ipsum maxime i quod sana ratio omnibus hominibus utile esse docet.
- 8. Secundo venit etiam considerandum, quod subditi non sui, sed civitatis iuris sint, quatenus eius potentiam se metuunt, vel quatenus statum civilem amant (per art. 10. 1 cap.). Ex quo sequitur, quod ea omnia, ad quae agenc praemiis aut minis induci potest, ad iura civitatis non per Ex. gr. iudicandi facultate nemo credere potest. Quibi praemiis aut minis induci potest homo, ut credat, totum sua parte maius, aut quod Deus non existat, aut quod quod videt finitum, ens infinitum esse credat, et absolut quid contra id, quod sentit vel cogitat, credat? Sic eti bus praemiis aut minis induci potest homo, ut amet que vel ut odio habeat quem amat? Atque huc etiam illa re

sunt, a quibus humana natura ita abhorret, ut ipsa omni malo peiora habeat, ut quod homo testem contra se agat, ut se cruciet, ut parentes interficiat suos, ut mortem vitare non conetur et similia, ad quae nemo praemiis nec minis induci potest. Quod st tamen dicere velimus, civitatem ius sive notestatem habere talia imperandi, id nullo alio sensu poterimus concipere, nisi quo quis diceret, hominem jure posse insanire et delirare. Quid enim aliud nisi delirium ius illud esset, cui nemo adstrictus esse potest? Atque hic de iis expresse loquor, quae iuris civitatis esse nequeunt, et a quibus natura humana plerumque abhorret. Nam quod stultus aut vesanus nullis praemiis, neque minis induci possit ad exsequenda mandata, et quod unus aut alter ex eo, quod huic aut illi religioni addictus sit, imperii iura omni malo peiora judicat; jura tamen civitatis irrita non sunt, quandoquidem jisdem plerique cives continentur. Ac proinde, quia ii, qui pihil timent neque sperant, eatenus sui iuris sunt (per art. 10. praeced. cap.): sunt ergo (per art. 14. praeced. cap.) imperii hostes, quos iure cohibere licet.

- 9. Tertio denique considerandum venit, ad civitatis ius ea minus pertinere, quae plurimi indignantur. Nam certum est, homines naturae ductu in unum conspirare, vel propter communem metum, vel desiderio damnum aliquod commune ulciscendi; et quia ius civitatis communi multitudinis potentia definitur, certum est, potentiam civitatis et ius eatenus minui, quatenus ipsa causas praebet, ut plures in unum conspirent. Habet certe civitas quaedam sibi metuenda, et sicut unusquisque civis sive homo in statu naturali, sic civitas eo minus sui iuris est, quo maiorem timendi causam habet. Atque haec de iure summarum potestatum in subditos. Iam antequam de carundem in alios iure agam, solvenda videtur quaestio, quae de religione moveri solet.
- 10. Nam obiici nobis potest, an status civilis et subditorum obedientia, qualem in statu civili requiri ostendimus, non tollat religionem, qua Deum colere tenemur. Sed si rem ipsam perpendamus, nihil reperiemus, quod possit scrupulum iniicere. Mens enim quatenus ratione utitur, non summarum potestatum, sed sui iuris est (per art. 11. cap. praeced.). Atque adeo vera Dei cegnitio et amor nullius imperio subiici potest, ut nec erga pro-

zimum caritas (per art. 8. huius cap.); et si praeterea consideremus summum caritatis exercitium esse illud, quod ad pacem tuendam et concordiam conciliandam fit, non dubitabimus, illum revera suo officio functum esse, qui unicuique tantum auxilii fert. quantum iura civitatis, hoc est, concordia et tranquillitas con-Ad externos cultus quod attinet, certum est, illos ad veram Dei cognitionem et amorem, qui ex ea necessario sequitur. nihil prorsus iuvare nec nocere posse; atque adeo non tanti faciendi sunt, ut propter ipsos pax et tranquillitas publica perturbari mercatur. Ceterum certum est, me jure naturae, hoc est (per art. 3. praec. cap.) ex divino decreto, non esse religionis vindicem; nam nulla mihi est, ut olim Christi discipulis potestas fuit, eliciendi spiritus immundos et faciendi miracula, quae sane potestas adeo necessaria est ad propagandam religionem in locis, ubi interdicta est, ut sine ipsa non tantum oleum et opera, ut aiunt, perdatur, sed plurimae insuper creentur molestiae; cuius rei funestissima exempla omnia viderunt saecula. Unusquisque igitur nbicumque sit. Deum potest vera religione colere, sibique prospicere, quod viri privati officium est. Ceterum cura religionis propagandae Deo vel summis potestatibus, quibus solis incumbit reipublicae habere curam, committenda est. Sed ad propositum revertor.

- 11. Iure summarum potestatum in cives et subditorum officio explicato superest, ut earum ius in reliqua consideremus, quod iam ex dictis facile cognoscitur. Nam quandoquidem (per art. 2. huius cap.) ius summae potestatis nihil est praeter ipsum naturae ius, sequitur duo imperia ad invicem sese habere, ut duo homines in statu naturali, excepto hoc, quod civitas sibi cavere potest, ne ab alia opprimatur, quod homo in statu naturali non potest, nimirum qui quotidie somno, saepe morbo aut animi aegritudine, et tandem senectute gravatur, et praeter haec aliis incommodis est obnoxius, a quibus civitas securam se reddere potest.
- 12. Civitas igitur eatenus sui iuris est, quatenus sibi consulere et cavere potest, ne ab alia opprimatur (per art. 9. et 15. praeccap.), et (per art. 10. et 15. praeccap.) eatenus alterius iuris, quatenus alterius civitatis potentiam timet, sel quatenus ab ea impeditur, quo minus id quod vult exsequatur, vel denique quatenus

ius auxilio ad sui conservationem vel incrementum indiget. m dubitare nequaquam possumus, quin, si duae civitates inem mutuum auxilium praestare volunt, ambae simul plus post, et consequenter plus iuris simul habeant, quam alterutra a. Vid. art. 13. cap. praeced.

- 13. Haec autem clarius intelligi possunt, si consideremus, od duae civitates natura hostes sunt. Homines enim (per art. praec. cap.) in statu naturali hostes sunt. Qui igitur ius name extra civitatem retinent, hostes manent. Si itaque altera itas alteri bellum inferre et extrema adhibere media velit, quo un sui iuris faciat, id ei iure tentare licet, quandoquidem, ut llum geratur, ei sufficit eius rei habere voluntatem. At de pace all statuere potest nisi connivente alterius civitatis voluntate. quo sequitur iura belli uniuscuiusque civitatis esse; pacis auno unius, sed duarum ad minimum civitatum esse iura, ee propterea confoederatae dicuntur.
- 14. Hoc foedus tam diu fixum manet, quam diu causa foederis agendi, nempe metus damni sou lucri spes in medio est. Hac tem aut illo civitatum alterutri adempto, manet ipsa sui iuris er art. 10. praec. cap.), et vinculum, quo civitates invicem adictae erant, sponte solvitur, ac proinde unicuique civitati ius tegrum est solvendi foedus, quandocumque vult, nec dici potquod dolo vel perfidia agat, propterea quod fidem solvit, mlatque metus vel spei causa sublata est, quia haec conditio ienique contrahentium aequalis fuit, ut scilicet quae prima exmetum esse posset, sui iuris esset, coque ex sui animi sentia uteretur, et praeterea quia nemo in futurum contrahit nisi dtis praecedentibus circumstantiis. His autem mutatis totius tas etiam mutatur ratio, et hac de causa unaquaeque conderatarum civitatum ius retinet sibi consulendi, et unaquaeque pterea, quantum potest, conatur extra metum et consequenter furis esse, et impedire, quo minus altera potentior evadat. quae ergo civitas se deceptam esse queritur, ea sane non conderatac civitatis fidem, sed suam tantummodo stultitiam daare potest, quod scilicet salutem suam alteri, qui sui iuris et sni imperii salus summa lex est, crediderit.

tesias bellum inferendi; sed eo mag servare, hoc est (per art. 13. huius ) sed eo magis communi foederatorum tenetur.

17. Ceterum fides, quam sana rati hic minime tollitur: nam nec ratio, fidem servare docet. Cui enim poll quod mihi secreto servandum dedit non teneor, simulac noverim aut se quod mihi servandum dedit; sed re ut suis restituatur. Sic ctiam si su facturam promisit, quod postea ter cere videbatur, communi subditori solvere tenetur. Quum itaque Scrij fidem servare et casus singulares, iusque iudicio relinquat, nihil erge ostendimus, repugnat.

18. Sed ne toties opus sit serm miles posthac objectiones solvere, ex naturae humanae quomodocumq monstrasse, nempe ex universali

## CAP. IV. De summis negotiis politicis.

- 1. Ius summarum potestatum, quod earum potentia determinatur, in praeced. cap. ostendimus, idque in hoc potissimum consistere vidimus, nempe quod imperii veluti mens sit, qua omnes duci debent; adeoque solas ius habere decernendi, quid bonum, quid malum, quid aequum, quid iniquum, hoc est, quid singulis vel omnibus simul agendum vel omittendum sit. Ac proinde vidimus iis solis ius competere leges condendi, easque, quando de iis quaestio est, in quocumque singulari casu interpretandi et decernendi, an datus casus contra vel secundum ius factus sit (vide art. 3. 4. 5. praec. cap.); deinde bellum inferendi, vel pacis conditiones statuendi et offerendi, vel oblatas acceptandi. Vide art. 12. et 13. praec. cap.
- 2. Quum hacc omnia ac etiam media, quae ad eadem exsequenda requiruntur, omnia negotia sint, quae ad integrum imperii corpus, hoc est, quae ad rempublicam spectant, hinc sequitur, rempublicam ab eius solummodo directione pendere, qui summum habet imperium. Ac proinde sequitur solius summae potestatis ius esse de factis uniuscuiusque iudicandi, de factis cuiuscumque rationem exigendi, delinquentes poena mulctandi et quaestiones inter cives de iure dirimendi, vel legum latarum peritos statuendi, qui hace eius loco administrent; deinde omnia ad bellum et pacem media adhibendi et ordinandi, nempe urbes condendi et muniendi, milites conducendi, officia militaria distribuendi, et quid factum velit imperandi, et pacis causa legatos mittendi et audiendi, et denique sumptus ad hace omnia exigendi.
- 3. Quoniam itaque solius summae potestatis ius sit negotia publica tractandi, vel ministros ad eadem eligendi, sequitur, subditum imperium affectare, qui suo solo arbitrio, supremo concilio inscio, negotium aliquod publicum adgressus est, tametsi id, quod intenderat agere, civitati optimum fore crediderit.
- 4. Sed quaeri solet, an summa potestas legibus adstricta sit, et consequenter an peccare possit? Verum quoniam legis et peccati nomina non tantum civitatis iura, sed etiam omnium rerum na-

turalium et apprime rationis communes regulas respicere solent. non possumus absolute dicere, civitatem nullis adetrictam esse legibus seu peccare non posse. Nam si civitas nullis legibus seu regulis, sine quibus civitas non esset civitas, adstricta esset, tum civitas non ut res naturalis, sed ut chimaera esset contemplanda. Peccat ergo civitas, quando ea agit vel fieri patitur, quae causa esse possunt ipsius ruinae, atque tum candem co sensu peccare dicimus, quo philosophi vel medici naturam peccare dicunt, et hoc sensu dicere possumus, civitatem peccare, quando contra rationis dictamen aliquid agit. Est enim civitas tum maxime sui iuris, quando ex dictamine rationis agit (per art. 7, praeced. cap.); quatenus igitur contra rationem agit, catenus sibi deficit seu percat. Atque haec clarius intelligi poterunt, si consideremus, quod, quum dicimus unumquemque posse de re, quae sui inris est, statuere, quicquid velit, hace potestas non sola agentis potentia, sed etiam ipsius patientis aptitudine definiri debet. Si enim ex. gr. dico, me jure posse de hac mensa, quicquid velim. facere, non hercle intelligo, quod ius habeam efficiendi, ut haec mensa herbam comedat. Sic etiam, tametsi dicimus homines non sui, sed civitatis iuris esse, non intelligimus, quod homines naturam humanam amittant et aliam induant; atque adeo quod civitas ius habeat efficiendi, ut homines volent, vel quod aeque impossibile est, ut homines cum honore adspiciant ea, quae risum movent vel nauseam; sed quod quaedam circumstantiae occurrant, quibus positis ponitur subditorum erga civitatem reverentia et metus, et quibus sublatis metus et reverentia et cum his civitas una tollitur. Civitas itaque ut sui iuris sit, metus et reverentiae causas servare tenetur: alias civitas esse desinit. Nam iis, vel ei, qui imperium tenet, aeque impossibile est, ebrium aut nudum cum scortis per plateas currere, histrionem agere, leges ab ipso latas aperte violare seu contemnere, et cum his maiestatem servare, ac impossibile est, simul esse et non esse. Subditos deinde trucidare, spoliare, virgines rapere et similia metum in indignationem, et consequenter statum civilem in statum hostilitatis vertunt.

5. Videmus itaque, quo sensu dicere possumus, civitatem legibus teneri et peccare posse. Verum si per legem intelligamus

ius civile, quod ipso iure civili vindicari potest, et peccatum id, quod jure civili fieri prohibetur, hoc est, si haec nomina genuino sensu sumantur, nulla ratione dicere possumus, civitatem legibus adstrictam esse aut posse peccare. Nam regulae et causae metus et reverentiae, quas civitas sui causa servare tenetur, non ad iura civilia, sed ad ius naturale spectant; quandoquidem (per art, praeced.) non jure civili, sed jure belli vindicari possunt, et civitas nulla alia ratione iisdem tenetur, quam homo in statu naturali, ut sui iuris esse possit, sive ne sibi hostis sit, cavere tenetur, ne se ipsum interficiat, quae sane cautio non obsequium, sed humanae naturae libertas est. At iura civilia pendent a solo civitatis decreto; atque haec nemini, nisi sibi, ut scilicet libera maneat, morem gerere tenetur, nec aliud bonum ant malum habere, nisi quod ipsa sibi bonum aut malum esse decernit. Ac proinde non tantum ius habet sese vindicandi, leges condendi et interpretandi, sed etiam easdem abrogandi et reo cuicumque ex plenitudine potentiae condonandi.

6. Contractus seu leges, quibus multitudo ius suum in unum concilium vel hominem transferunt, non dubium est, quin violari debeant, quando communis salutis interest easdem violare. At judicium de hac re, an scilicet communis salutis intersit, easdem violare, an secus, nemo privatus, sed is tantum, qui imperium tenet, iure ferre potest (per art. 3. huius cap.); ergo jure civili is solus, qui imperium tenet, earum legum interpres manet. Ad quod accedit, quod nullus privatus easdem jure vindicare possit; atque adeo eum, qui imperium tenet, revera non obligant. Ouod si tamen eius naturae sint, ut violari nequeant. nisi simul civitatis robur debilitetur, hoc est, nisi simul plerorumque civium communis metus in indignationem vertatur, eoipso civitas dissolvitur et contractus cessat, qui propterea non iure civili, sed jure belli vindicatur. Atque adeo is, qui imperium tenet, nulla etiam alia de causa huius contractus conditiones servare tenetur, quam homo in statu naturali, ne sibi hostis sit, tenetur cavere, ne se ipsum interficiat, ut in praeced, art. diximus.

ea sit, quae ex praescripto rationis i omne optimum esse, quod homo vel me sui iuris est. Nam non id om optime fieri affirmamus. Aliud na aliud agrum optime colere; aliud, fendere, conservare, iudicium ferre fendere, conservare, atque optimu quenter aliud est iure imperare e aliud optimo imperare et rempublica quam itaque de iure cuiuscumque tempus est, ut de optimo cuiu agamus.

2. Qualis autem cuiuscumque in status civilis cognoscitur: qui scilie vitaeque securitas. Ac proinde illuubi homines concorditer vitam trar servantur. Nam certum est, quod contemptio sive violatio non tam pravo imperii statui imputanda sun nascuntur, sed fiunt. Hominum ubique lidem sunt. Si itaque in un

- 3. At sicut subditorum vitia nimiaque licentia et contumacia civitati imputanda sunt, ita contra eorum virtus et constans legum observantia maxime civitatis virtuti et iuri absoluto tribuenda est, ut patet ex art. 15. cap. 2. Unde Hannibali merito eximiae virtuti ducitur, quod in ipsius exercitu nulla unquam seditio orta fuerit.\*)
- 4. Civitas, cuius subditi metu territi arma non capiunt, potius dicenda est, quod sine bello sit, quam quod pacem habeat. Pax enim non belli privatio, sed virtus est, quae ex animi fortitudine oritur; est namque obsequium (per art. 19. cap. 2) constans voluntas id exsequendi, quod ex communi civitatis decreto fieri debet. Illa praeterea civitas, cuius pax a subditorum inertia pendet, qui scilicet veluti pecora ducuntur, ut tantum servire discant, rectius solitudo, quam civitas dici potest.
- 5. Quum ergo dicimus, illud imperium optimum esse, ubi homines concorditer vitam transigunt, vitam humanam intelligo, quae non sola sanguinis circulatione et aliis, quae omnibus animalibus sunt communia, sed quae maxime ratione, vera mentis virtute et vita definitur.
- 6. Sed notandum, imperium, quod in hunc finem institui dixi, a me intelligi id, quod multitudo libera instituit, non autem id, quod in multitudinem iure belli acquiritur. Libera enim multitudo maiori spe, quam metu, subacta autem maiori metu, quam spe ducitur: quippe illa vitam colere, haec autem mortem tantummodo vitare studet; illa, inquam, sibi vivere studet, haec victoris esse cogitur, unde hanc servire, illam liberam esse dicimus. Finis itaque imperii, quod aliquis iure belli adipiscitur, est dominari et servos potius, quam subditos habere. Et quamvis inter imperium, quod a libera multitudine creatur, et illud, quod iure belli acquiritur, si ad utriusque ius in genere attendamus, nulla essentialis detur differentia, finem tamen, ut iam ostendimus, et praeterea media, quibus unumquodque conservari debeat, admodum diversa habent.
- 7. Quibus autem mediis princeps, qui sola dominandi libidine fertur, uti debet, ut imperium stabilire et conservare possit,

<sup>\*)</sup> Vid. Iustini histor. 32, 4, 12.

acutissimus Machiavellus prolixe ostendit\*); quem antem is finem, non satis constare videtur. Si quem tamen houum kabult, ut de viro sapiente exedendum est, fuisse videtur, ut ostendant, quam imprudenter multi tyrennum e medio tollers constant, quum tamen causse, cur princepe sit tyrennus, tolli nequest, sed contra co magis ponantur, quo principi maior timendi causa praebetur: quod fit, quando multitudo exempla in principem edidit et parricidio quasi re bene gesta gloriatur. Praetersa ostendere forsan voluit, quantum libera multitudo cavere debet, ne salutem suam uni absolute credat, qui nisi vanus sit et omnibus se posse placere existimet, quotidie insidias timere debet, atque adeo sibi potius cavere et multitudini contra insidiari magis, quam consulere cogitur. Et ad hoc de prudentissimo isto vire credendum magis adducor, quia pro libertate fuisse constat, ad quam etiam tuendam saluberrima consilia dedit.

¥

## CAP. VI. De monarchia.

- 1. Quia homines, uti diximus, magis affectu, quam ratione ducuntur, sequitur multitudinem non ex rationis ductu, sed ex communi aliquo affectu naturaliter convenire et una veluti mente duci velle, nempe (ut art. 9. cap. 3. diximus) vel ex communi spe, vel metu, vel desiderio commune aliquod damnum ulciscendi. Quum autem solitudinis metus omnibus hominibus insit, quia uemo in solitudine vires habet, ut sese defendere, et quae ad vitam necessaria sunt, comparare possit, sequitur statum civilem homines natura appetere, nec fieri posse, ut homines eundem unquam penitus dissolvant.
- Ex discordiis igitur et seditionibus, quae in civitate saepe concitantur, nunquam fit, ut cives civitatem dissolvant (ut in reliquis societatibus saepe evenit), sed ut eiusdem formam in aliam

<sup>\*)</sup> Niccolo di Bernardo dei Macchiavelli Florentinus natus a. 1463. mortuus a. 1527. scripsit librum nobilissimum "il principe" Venet. 1515. 4., in quem Fridericus M. Borussorum rex: "Anti-Macchiavel ou examen du prince de Macchiavel avec des notes historiques et critiques." Hag. Comit. 1740. Idem quod Spinoza de Macchiavello iudicat W. T. Krugius in: encyclopäd.-philosoph. Lexicon vol. II. p. 764.

mutent; si nimirum contentiones sedari nequeunt servata civitatis facie. Quare media, quae ad imperium conservandum requiri dixi, ea intelligo, quae ad imperii formam absque ulla eius notabili mutatione conservandam necessaria sunt.

- 3. Ouod si cum humana natura ita comparatum esset, ut homines id, quod maxime utile est, maxime cuperent, nulla esset opus arte ad concordiam et fidem. Sed quia longe aliter cum natura humana constitutum esse constat, imperium necessario ita instituendum est, ut omnes, tam qui regunt, quam qui reguntur, velint nolint, id tamen agant, quod communis salutis interest, hoc est, ut omnes sponte vel vi vel necessitate coacti sint ex rationis praescripto vivere; quod fit, si imperii res ita ordinentur, ut nihil, quod ad communem salutem spectat, ullius fidei absolute committatur. Nemo enim tam vigilans est, qui aliquando non dormitet, et nemo tam potenti tamque integro animo fuit, qui aliquando, et praesertim quando maxime animi fortitudine opus est, non frangeretur ac pateretur vinci. Et sane stultitia est ab alio id exigere, quod nemo a se ipso impetrare potest, nempe, ut alteri potius, quam sibi vigilet, ut avarus non sit, neque invidus, neque ambitiosus etc., praesertim is, qui omnium affectuum incitamenta maxima quotidie habet.
- 4. At experientia contra docere videtur, pacis et concordiae interesse, ut omnis potestas ad unum conferatur. Nam nullum imperium tam diu absque ulla notabili mutatione stetit, quam Turcarum, et contra nulla minus diuturna, quam popularia seu democratica fuerunt, nec ulla, ubi tot seditiones moverentur. Sed si servitium, barbaries et solitudo pax appellanda sit, nihil hominibus pace miserius. Plures sane et acerbiores contentiones inter parentes et liberos, quam inter dominos et servos moverisolent, nec tamen oeconomiae interest, ius paternum in dominium mutare, et liberos perinde ac servos habere. Servitutis igitur, non pacis, interest, omnem potestatem ad unum transferre. Nam pax, ut iam diximus, non in belli privatione, sed in animorum unione sive concordia consistit.
- 5. Et sane, qui credunt posse fieri, ut unus solus summum civitatis ius obtineat, longe errant. Ius enim sola potentia determinatur, ut capite 2. ostendimus. At unius hominis potentia

longe impar est tantae moli sustinendae. Unde fit, ut, quen multitudo regem elegit, is sibi imperatores quaerat sea consiliarios seu amicos, quibus suam et omnium salutem commitit, îta ut imperium, quod absolute monarchicum esse credium, sit revera in praxi aristocraticum; non quidem manifestum, sel latens, et propteres pessimum. Ad quod accedit, quod res puer, aeger aut senectute gravatus, precario res sit; sed il revera summam potestatem habeant, qui summa imperii negotia administrant, vel qui regi sunt proximi: ut iam taceam, quod rexibidini obnoxius omnia saepe moderetur ex libidine unius set alterius pellicis aut cinaedi. "Audieram, inquit Orsines, in Asia olim regnasse feminas; hoc vero novum est, regnare castratum!"\*)

6. Est praeterea hoc certum, quod civitas semper magis propter cives, quam propter hostes periclitetur: rari quippe boni. Ex quo sequitur, quod is, in quem totum imperii ius delatum est, magis cives, quam hostes semper timebit, et consequenter sibi cavere et subditis non consulere, sed insidiari conabitur, iis praecipue, qui sapientia clari vel divitiis potentiores sunt.

7. Accedit praeterea, quod reges filios etiam plus timent, quam amant, et eo magis, quo pacis bellique artes magis callent et subditis ob virtutes dilectiores sunt. Unde fit, ut eos ita educare studeant, ut causa timendi absit. Qua in re officiarii promptissime regi obsequntur et studium adhibebunt summum, ut regem successorem rudem habeant, quem arte tractare possint.

8. Ex quibus omnibus sequitur, regem eo minus sui iuris, et subditorum conditionem eo miseriorem esse, quo magis absolute civitatis ius in eundem transfertur. Atque adeo necesse est, ad imperium monarchicum rite stabiliendum fundamenta facere firma, quibus superstruatur; ex quibus monarchae securitas et multitudini pax sequatur, ac proinde, ut monarcha tum maxime sui iuris sit, quum maxime multitudinis saluti consulit. Quaenam autem haec imperii monarchici fundamenta sint, primum breviter proponam, et deinde ordine ea ostendam.

<sup>\*)</sup> Haec referuntur apud Curtium 1. 10. cap. 1.

- 9. Urbs una aut plures condendae et muniendae sunt, quarum omnes cives, sive ii intra moenia sive extra propter agriculturam habitent, eodem civitatis iure gaudeant; ea tamen conditione, ut unaquaeque certum civium numerum ad sui et communem defensionem habeat; quae autem id praestare nequit, aliis conditionibus in ditione habenda.
- 10. Militia ex solis civibus, nullo excepto, formanda est et ex nullis aliis; atque adeo omnes arma habere teneantur et nullus in civium numerum recipiatur, nisi postquam exercitium militare didicerit, illudque signatis anni temporibus exercere pollicitus fuerit. Deinde uniuscuiusque familiae militia in cohortes et legiones divisa nullius cohortis dux eligendus, nisi qui architecturam militarem noverit. Porro cohortium et legionum duces ad vitam quidem, sed qui familiae unius integrae militiae imperet in bello tantummodo eligendus, qui annum ad summum imperium habeat, nec continuari in imperio, nec postea eligi possit. Atque hi eligendi sunt ex regis consiliariis (de quibus art. 15. et seqq. dicendum) vel qui officio consiliarii functi sunt.
- 11. Omnium urbium incolae et agricolae, hoc est, omnes cives in familias dividendi sunt, quae nomine et insigni aliquo distinguantur, et omnes ex aliqua harum familiarum geniti in civium numerum recipiantur, eorumque nomina in catalogum eorum familiae redigantur, simulac eo aetatis pervenerint, ut arma ferre et officium suum noscere possint; iis tamen exceptis, qui ob scelus aliquod infames, vel qui muti, vesani et famuli sunt, qui servili aliquo officio vitam sustentant.
- 12. Agri et omne solum et, si fieri potest, domus etiam publici iuris sint, nempe eius, qui ius civitatis habet, a quo annuo pretio civibus sive urbanis et agricolis locentur; et praeterea omnes ab omni exactione tempore pacis liberi sive immunes sint. Atque huius pretii alia pars ad civitatis munimenta, alia ad usum domesticum regis referenda est. Nam tempore pacis urbes tanquam ad bellum munire, et praeterea naves et reliqua instrumenta bellica parata necesse est habere.
- 13. Electo rege ex aliqua familia, nulli nobiles censendi misi a rege oriundi, qui propterea insignibus regiis a sua et a reliquis familiis distinguantur.